## 『資本論』体系の図式的解明(中)

## 梯

明

秀

はしがき

二、『批判』「序説」の方法論----一、方法と体系との関連

(以上前号)

四、上向のための要素的地盤と目的論的立場三、下向と上向との思惟様式の差異

七、『資本論』への円環運動の適用――(以上本号)六、ヘーゲル的思惟の円環的運動――(以上本号)五、上向過程における必然性と合目的性

九、帝国主義段階への上向的演繹の必然性

## 三、下向と上向との思惟様式の差異

には、 まないかのようである。しかし前節において述べてきただけのことからしても、マルクス主義経済学の方法は、 その叙述の方法が体系的になっているからである、というように理由づけるのを普通のこととして、誰しも怪し めてマルクス主義経済学の方法論の体系性を主張しうる、とわたしは前節の最後に述べておいた。しかるに一般 『資本論』こそはマルクス主義経済学の体系的著述であると考えられ、そして、そのように考えるのは、 ーマBにおける「現実的出発点」が端緒としての論理構造をもっている、ということの解明をまって、始 を一つ一つ批判的に検討する余裕をもたない目下のばあい、わたしとしては、このことは読者に期待することに 然ながら取るべき手続きとしなければならないであろう。 との常識にまつわる諸表象の誤りを一つ一つ除いてゆく、 法論的端緒になりうるかの問題に入るまえに、否、 的体系性を解明するための前提条件として前節の最後に指摘されたところの、 であるにしても、 体系的方法の、 ことは、 提したものとして、これらの両過程の統一でなければならないことは、 『資本論』の方法としても、 体としての方法論をもつ『資本論』の学的体系性を、 外見に囚われた常識にすぎないとせねばならないであろう。このような常識は、 その一方の過程のみを見た一面的な、 これが常識として学界に通用している現状に、 上向的思惟の叙述過程だけのものでなく、 との問題に入るにあたって、 したがって具体性を欠いだ不明確な認識にもとづいたもの その上向的な叙述過程にのみ限定して怪しまないとい しかし、このようなテーマに関して論じられた諸文献 ということは、 問題がある。 明かである。 これが下向的思惟としての研究過程を前 との学界的常識から脱け出すために当 そこで本節では、 「現実的出発点」 右の学界の常識 したがっ て、 両過程の統一としての が から出発して、 『資本論』の学 このような統 如何にして方

様式 定が思惟の途をとおって具体的なものの再生産にみちびかれてゆく」という論理的秩序に貫かれた方法の厳存し ていることに問題はない。 さて『資本論』 、を理論的方法と呼び、 『資本論』 の叙述の方法が体系的になっているというばあいの、この体系という言葉の意味であるが、 の叙述においても、 彼以前の、 そしてマルクスも、 また彼自身の、 『経済学批判』「序説」においてマルクスの言ったとおりに、「抽象的! と の 「抽象的なものから具体的なものへ上向する」ところの思惟 経済学を理論的体系たらしめるための「学問的に正しい 諸規

して、そして、

との期待を、

かけらるための原理的な思想だけを、

ここに論述してゆくことにしたい

『資本論』

体系の図式的解明

(中)

体系的思惟 述を一貫した上向的方法を、 述べてきたところである。が、そのかぎりでは、 とも見なしたのであった。ところで、この上向的方法が、真に「正しい方法」であるためには、 彼以前の経済学の諸体系から彼自らの経済学の体系を質的に区別せしめるものであるためには、 を、 そのうちに媒介し止揚しておかねばならなかったのである。とのことについては、前節において 真に「正しく」理解するためには、 『経済学批判』本文ないし『資本論』全三巻における体系的 われわれは、 ヘーゲル の体系的思惟との系譜的 V 1 'n か ゲ えれ ル

関連を分析せねばならないということになる。

は、 する態度が、 向的思惟についての言葉のみを、公式的に受けとって、ただそれだけで『資本論』叙述の体系性を理解しようと おいて、「単純なものから複雑なものへ」、あるいは「抽象的なものから具体的なものへ」という上向的な思惟様 のである。 ずであり、したがって、この公式の適用において何らの創造性を期待することも不可能である、 もって十分であると信じ、 なるものへ上向する方法」という公式は、マルクスがヘーゲルの哲学的意識を、 K にもかかわらず、この分析的吟味を、殆ど、ないしは全く、試みることもせずに、ただちにマルクスの右の上 .かぎるばあい、たとえば、単純な規定の商品から初まって資本の複雑な諸規定へと上向しているという事実に 最初のうちは当然のこととして或は承認しておかねばならないでもあろう。 批判して打ちだしたものであるからして、マルクスを信頼するかぎりにおいては、このような研究態度 なるほど、 経済学界に普遍的であることを否定するわけにはゆかないのである。 とのような公式主義に安住している研究者の多くは、 これに持続的に固執しているばあいには、公式そのものの研究には何の進展もないは 『資本論』の叙述が、これを第一 したがって彼の哲学の体系と方 しかし、このような態度だけを 「抽象的なるものから具体的 というほ かな

図ないし努力なくして、方法論の専門的研究者といえるのであろうか。 向的叙述の背景に、この上向の必然性を根拠づけている論理的な実体を発見しようとする努力、 についての理解だけに満足せず、さらに、この事実の成り立つ論理的根拠にまで掘り下げて見ようとする意図 研究を心がけた経済学者のうちにさえ、見うけられるのである。 そして、これだけでもって満足しているのが、普通でないであろうか。しかも、このような自己満足は、 体的な複雑なもの 式がそこに一貫しているということを容易に認識することができる。そして次に、 すなわち「如何にして上向しうるのか」という問題に気づき、この問題意識のもとに、現に実存している上すなわち「如何にして上向しう。 叙述そのものを繰りかえし熟読し、さらに精しく確かめさえするととによって、 ^ 如何にして上向しているかを、その叙述における経済学的諸範疇の分析的吟味に しかし、 「如何にして上向しているか」 「抽象的な単純なものから具 事実的に理解する。 一このような意 よって、 の事 方法論

的な手段であり、 節に挿入したシェ 既に見たところであるが、 他方への上向的な前進をいみせしめるために、この連結線に矢印をつける。とれを、 ح の脳裏の表象を他人に伝えるために図式として描くばあい、 さて、われわれが 他方の端に複雑な諸規定をもつ資本を、それぞれ併置して、両端を一本の線で結びつけ、そして、 若干の約束的な説明をつけて、真実の意味を髣髴せしめるだけのものにすぎないことは、 ーマEの(T)である。しかし、このような図式は、すべて、真実の理解にみちびくため 『資本論』における上向的方法を、表象として自分の脳裏に思い浮べるばあい、 との図式における上向的な方法ないし思惟だけの部分を切り離したものが、 われわれは一方の端に単純なる規定性にある商品 読者はシェ ーーマ あるいは、 Bにお 後の 方から 便宜 第五 V て

されたにとどまるかぎりで、これらの関係の両項、すなわち商品と資本とは、それ自身の内面的な関係にはなり あることを表示せざるをえない。しかし、このばあい、区別の関係と同一性の関係とが別々の操作によって定立 あるいは、これを前提したかぎりのものとして、次には、 態において区別するであろう。ところが一般に、区別なるものは、論理的には、もともと同一性を含んだもの、 本とを、その相互の内的な関連を問うことなしに眼前に並べてみて、両者をそれぞれの外面的な規定性ないし形 ず最初に、抽象的にして単純な規定性にある物としての商品と、具体的にして複雑な形態をもつ対象としての資 0 えない、したがって、商品から資本への上向というようなことは、 さて、右の上向的叙述の方法についての表象ないし図式についてであるが、そこにおいては、 なのである。 この点の論理について、 ヘーゲルは『小論理学』の「本質論」における「純粋なる反省規定」の 両者を一本の線で結びつけて、そこに同一性の関係の 到底、そこに考えることはできないはずのも われわれは、 ま

れたもの以外の第三者、 れにたいして外的な関係である。差別のうちにあるものは、区別にたいして無関心であるから、 それ自身だけでそうしたものであり、それと他のものとの関係には無関心である。したがってその関係は、 0 0 同 「区別は、 性としては、 第一に、直接的な区別、 相等性であり、 比較するもののうちにおかれることになる。 それらの不同一性としては、不等性である。」! すなわち差別である。差別のうちにあるとき、区別されたものは各 こうした外的区別は、 関係させられるも 区別は差別さ そ

第一一七節で、次のごとく述べている。

、象としての商品と資本とが比較されるばあい、両者が相互に等しいとか等しくないとかと言われるわけであ これらの相等ないし不等という二つの関係は、それらの対象自体のうちに内的に横わっているはずのもの

構成する諸要素を、 た悟性的概念を抽象的に固定して、 のと考えなければならない。そして事実、十七世紀以来の経済学は、実証的な経験科学としては、諸国民の富を われの前節で問題にしてきた下向的な思惟運動としての科学的な分析の過程もまた、当然ながら悟性的立場のも 考えられている」といって、数学および経験科学を悟性的立場にあるものと規定した。 において、「有限な学問の仕事は、大部分、比較による相等性および不等性の規定を適用することからなってお 描くばあいに、 をせざるをえない かわらず第三者としての認識主観は、或る側面ないし見地から見て相等しいといい、そして他の側面ない であり、そこにお とに両者の内的統一が自覚されていない認識論的段階においては、われわれの思惟は、 て不等性と相等性との二つの関係に疎外してしまうのである。 から見れば相等しくないということによって、 したがって、 今日では、 同じく外面的な同一性すなわち共通性を発見して、これを現象の奥の本質の領域に概念として固定す 徹底せしめ われわ 学問的な取扱いという言葉は、主として研究対象を相互に比較することが凡てだ、とする方法と わ れわれは既に悟性的機能において思惟していたということになる。 のであるが、 いて内的に統一されて同一 その現存していた外面的区別すなわち差別の諸関係 れも、 ってゆくところに成立し、そして発展させてきたはずであった。すなわち、そこで発見され とれらを同一の立場から同時的に把握すべき対象自体の二面的な構造である。 このような働き方をする認識能力が、悟性である。とすればシェーマEの(I)を(゚゚) 富の内容に、 性における区別という関係になっていなければならないものである。 区別と同一性との本来の統一から、これら二つの関係を切り 普遍性の形式を与えんとしてきたのであるが、 認識主観が外的対象と外的に対立したままで、そ (=「混沌たる全体の表象」 ^ 1 この規定によれば、 つねに右のような働き方 ゲ ル は同節 ないし現象 貨幣、 補 し見地 われ b 交

か

資本論」体系の図式的解明

(中)

(梯)

換価値、 労働、 欲望、 等 スが、 との普遍性の形式としての抽象的諸規定であったわけである。

- 1 文のものでなくて各節の解説文あるいは補遺に書かれてあるものについては、(E-\$ 117, A.) あるいは (E-\$ 117, Z.) と ンチクロペディ』 ヘーゲル『小論理学』の引用は、 の節数を、 たとえば (F.-% 117) というようにして文中に挿入することにした。 邦訳の岩波文庫版によるが、 以下、簡略にするため、その頁数を一々示さず、原典『エ なお、 引用文が各節の本
- (2) 悟性の立場についてヘーゲルは次のごとく述べている。

いうようにして、

出所を明かにしておいた。

は、 遍であり、そのようなものとして飽くまで特殊に対立し、そのために、それ自身も特殊なものとして規定される。 険であり有害であると、 接的な知覚や感情とは、 が正しいかぎりでは、 とくに理性的な思惟にはあたらない、と答えなければならない」。 その対象にたいして分離的、 「悟性の働きは、 われわれはまず、それにたいして、この非難に、 一般に、 人々が非難するのは、悟性と感覚や感情とのこの対立に、もとづいているのである。こうした非難 正反対のものである」(§80,A.)。したがって「思惟は頑固で一面的で、思惟に徹底することは危 その内容に普遍性の形式を与えることにある。 抽象的に振るまうからして、あくまで具体的なものに関係し、そこに立ちどまっている直 悟性的思惟にあたるだけで、思惟一般にはあたらず、 しかも悟性の作りだした普遍は、抽象的な普

単なる悟性的規定ではない」(§ 80, A.)というのが、ヘーゲルの主張である。すなわち、「悟性としての思惟は、 的 によって自己を止揚することによって、 反対の諸規定に移ってゆく」(\$81) のである。ヘーゲルは、 で成立し存在する、 要するに、 ,な能力を、その弁証法的契機と呼び、そして、この契機を生かしたかぎりの悟性は、すでに理性に転化しているのである。 この規定性の他の規定性にたいする区別に立ちどまっており、このような制限された抽象的なものが、それだけ われわれの「思惟は、 と考えている」(\$80)のであるが、「これらの有限を諸規定は、自分自身のうちで自己と矛盾し、 最初は悟性的思惟であるが、しかし、思惟は、そこに立ちどまってはいないし、 悟性のこの自己否定 固定した

論理的に解明するための原理的意味になることを、ここに注意しておきたいのである。 このような悟性から理性への立場の転換が、そのまま、本稿本文における方法論としての、下向から上向への方向転換を、

績 領域においても、 もちろんへーゲルも、 との諸例については、 悟性がなければ確固とした規定は与えられない」としている。彼の挙げたところの、 第八○節の補遺によって、われわれは十分に理解しておかねばならぬ点である。 単なる悟性的思惟にも、その権利と功績とを正当に承認していた。 「理論の領域に この悟性の権利と おいても

けではないのである。近世に成立した経済学が理論的に体系化しうるにいたるための上向的方法なるものが、あ 間 た 悟性的に固定された抽象的規定が、 るのであるが、このヘーゲルの理性の立場における概念能力としての自己展開によってのみ、はじめて「後方へ よって抽象化され、 て ルは、このように悟性概念が自らの有限性の自覚において自己否定的に到達する立場を、 の自己否定によって真の概念的認識をなしうるところの立場にまで自己を高める必要があったのである。 まることができず、さらに上向的綜合への旅にまで進展せざるをえない理由があった。すなわち、下向的分析に 上向の旅」 ?の要求を窮極的に満足させうるものでなくて、真の概念的認識のために――欠くことのできないものではあっ か 準備となるものにすぎない」のである。 かる悟性的 も可能であることを、 ヘーゲルも強調しておかねばならないとしている点であるが、 生きた現実から引き裂かれ引き離されて固定されたところの、 !立場のものとしての上向の旅でしかなかったのである。 この悟性的な観念のままで「現実的出発点」に復元する能力をもっているわ 7 ルクスも知っていたことに疑いはない。 ここに、 学問の方法が、科学としての下向的分析の運動にとど 「単なる比較というものは、 したがって、 したがってまた、 悟性的な概念なるものは、そ 理性の立場と呼んでいる。 下向の極点としての 必然的に復元し ^ 1

資本論』

体系の図式的解明

(中

ならない。要するに具体的現実の概念的把握を目指して、その直観的表象から自由に、自律的に前進してゆく思 除するために、また最初の現象が仮象でしかなかったことの確認のために、 引力によって引き戻されてゆくほかないというようなもの―― る概念的思惟の、 うるはずのマルクス自身の上向の旅なるものは、 主体的な自己展開であるべきであるがゆえに、元の生きた現実の具体物の表象ないし現象の牽 かかる悟性の立場の止揚に成立するところの理性の立場に -経験主義への堕落 一途に進行する思惟過程でなければ ――ではなくて、 この表象を排

惟

!の必然的な自己運動でなければならないのである。

- 3 ものが 魂であり、 しておきたい 文および解説の全文が、これを要約して明示しているので、ここの註記としては、それを引用して読者の予備的な理解に資 これこそ真に弁証法的なものにほかならない」(『大論理学』邦訳岩波ヘーゲル全集上の一、四一頁)とも言っている。 面 的でない真の超出が含まれている原理である」、と『小論理学』で述べている。 『大論理学』 この悟性概念の自己否定を、ヘーゲルは弁証法と呼んでいる。そして、「弁証法的なものは、学的進展を内から動 .進展するための契機となるものは、 概念が自分自身のうちにもつところの否定的なもの das Negative 悟性と理性との関係については、『小論理学』の「論理学のより立ち入った概念と区分」(\$ 79,\$ 83)において、 それによってのみ内在的な連関と必然性とが、学問の内容に入り、またそのうちにのみ、 の序論 「論理学の一般的概念」 (前掲書、 三八一四四頁)においても、 また『大論理学』においても、「概念その 述べてあるが、 有限なものからの、 前者の第七九節 であって、 かす ま 本
- るい は否定的 「これらの三つの側面は、論理学の三つの部分をなすのではない。それらは、あらゆる論理的なものの、 一論理的 理性の側面、 なものは、形式上、三つの側面をもっている。 c 思弁的側面あるいは肯定的理性の側面が、それである」(本文)。 (a) 抽象的側面あるいは悟性的側面、 b 弁証法的側面 すなわち、 ぁ あ

らゆる概念あるいは真理のモメントである。われわれは、それら凡てを、第一のモメントである悟性的なもののもとにおき、 かくして、それらを別々に分離しておくこともできる。しかし、そのばあいは、それらの真の姿において考察され (解説文)。

的 に満足しているということが、すでに論理の諸契機を別々に分離して固定したことになっている。すなわち、それは、 的なものが契機として含まれているということを無視するのが、マルクス主義理論の学界に普通のこととして見うけられる。 たとえば本稿で問題にしようとする上向的思惟を、単に弁証法的過程としてのみ見るばあいがあっても、そこには既に思弁 思惟の、 さて右の引用本文にも明かなように、理性の立場には、否定的側面と肯定的側面の二つの契機からなっているのであるが このことは、 ないし弁証法的過程の悟性的立場からの把握にすぎないわけである。この点からしても、 きわめて大切である 理性的な上向的思惟過程を、一面的にしか把えていないことにもとづくし、さらに、この一面的 右の引用解説文のヘー 理性

品 する。そのかぎりでは、シェーマEの(I)もまた、商品と資本との単なる悟性的な比較だけのものでなくて、商 そのいみでの哲学的なものとして、考察さるべきものであるということの認識をもつことを、 場のものであるということ、したがって悟性の立場、ないしは単なる科学の立場では真に理解しえないところの、 とにかく、今のばあいには差しあたってマルクスの上向的思惟の運動とは、まさに右に述べたような理性的な、立 の単なる準備にすぎないものであるかどうかという点についても、正確な認識がなされねばならないのであるが する予定であるが、そして、そのさいには特に、この転換においてヘーゲルのいうとおりに、下向が上向のため から資本への理性的な概念的思惟の必然的な運動を表示せんとしたはずのものであった。とすれば、か とこに述べられた下向から上向への弁証法的な方向転換の認識論的意味については、後節において詳細に吟味 とりあえず必要と か る

『資本論』体系の図式的解明

(中)

生きた現実から切り離されて固定されたところの、悟性概念からの演繹は、形式論理学的な、仮設からの現実の のであって、 学の立場を転換せしめて、 みの上向的運動を問題にするかぎりでは、 説明というだけのものであって、それが現実的な対象自体の自己運動を反映するか否かは、 とについては、 を追思惟するという哲学的な立場に立っていなければならないのである。この哲学的立場は、本来ヘーゲルのも(タサ) ればならないのである。 ないという点で、 上向の出発点としての抽象的諸規定が依然として悟性概念たるにとどまって、その弁証法的止揚による立場の転 向的方法が、いまだ真に「学問的に正しい方法」でない、とわたしは述べておいたのであったが、それは、 ない そこに見ることができないからであると、ここで認識論的に改めて明確化しておくことが必要であろう。 これをマルクスが批判的に継承して『経済学批判』ないし『資本論』の上向的叙述の方法としたこ 前節で指摘しておいたとおりである。そのさい、 ヘーゲルのいう概念的認識に固有の必然性を欠いでいるものであった。そして、 対象としての商品から離れた第三者として、 われわれの認識主観が対象的商品そのものになることによって、商品自体の内部構造 われわれも、 いまや悟性の立場を棄てて理性の立場に高まっていなけ マ ルクス以前の理論経済学の諸体系における上 商品について外的反省の諸規定を与える科 論証をまたねば解ら スミス、 その IJ カ

4 三巻に亙に上向的叙述を、 ら第三節への移行の過程である。この移行の過程において、この弁証法的な立場の転換を意識しない人々 そのかぎりでまた真に弁証法的に、 資本論 の叙述において、このような立場の転換を読者に要請している個所は、第一巻の第一章における第一、二節 したがって、それを貫くマルクスの概念的思惟の弁証法的自己展開の論理を、 理解しえないままに済ましてい人々である、 というほかはない。 理 は、 性の立場にお この立場の転 『資本論』 全

ル

ド

の上向的思惟もまた、

この例外でなかったのである。

拙者『資本論の学問的構造』所収の論文「現実的な学としての資本論」において詳述し、その意義を強調し

て おいた。 マル クスが「学問的に正しい方法」としてヘーゲルから継承した上向的な概念的思惟の方法は、

完備と多くの徹底とを必要とするものであることは、私として知らないわけでないが、しかし同時に私は、これ ・ゲルが 『論理学』の体系のなかで採ったところの方法であり、しかも彼自身も、そこにおいて、「なお多くの

であった。そとで、ヘーゲルに遡って、この方法の精神を深く理解するために、この方法を現実の実在世界への

die einzige wahrhafte Methode であることを自認している」(G. L-S. 40) ところのもの

が唯一の真実な方法

適用において成立したと見らるべき彼の 『法の哲学』から、さしあたり次の言葉を引用しておく必要がある。

あってはならぬ。むしろ哲学は、かかるものの一面性と非真理性とを指摘し、それとともに概念 单 K かも、

「哲学の取りあつかうものは、理念である。したがって、それは単なる概念と言い慣わされているもので

それゆえに概念が自ら現実性そのものを賦与するということを、示すものである。 おいて自ら賦与する形態は、概念そのものの認識にとって、ただ概念としてのみある形式から区別されたといい。 |な悟性規定にすぎないものでないところの概念| ―が、独りよく現実性をもつところのものであり、 ……概念がその実現過程

理念の他の本質的契機である」(Ph. R.-% 1.)。 (6)

.理解されているようには、概念をもって単に頭脳のなかだけの観念的ものであるとは、 1 むしろ、 ゲルもまた既に、 思惟に内在的な概念は、 マルクスの『批判』「序説」の文章が単純に読まれたばあいに一般に皮相的 必ず自己自身に照応する定有的実在性を自ら賦与しない けっして考えてい なか

体系の図式的解明

(中)

二四四

過程」を研究対象にしたものである、という継承関係における本筋の途を、とりあえず辿ってゆくことにしたい。 究対象にしたのが、実在世界を全体として法の世界とみた『法の哲学』であったにたいして、実在世界を本質的 哲学的意識における方法論とマルクスの概念的思惟の方法とは如何なる点で質的差異をみるべきか、という問題 が今ここに出てくるわけであるが、とにかく、ここでは、 りでは、 に経済の世界の領域と見て、これを概念的に把握したところの『資本論』は、 とに、具体的現実の概念的把握という方法論が、彼に打ち出されているのであった。とすれば、このヘーゲルの 面的であり非真理である、と主張するのが彼の哲学的意識であったのである。そして、この主張のも 「法の理念、法の概念、および、その実現過程」を研 「商品の概念、 および、その実現

- 5 原典からのものでないが、以下、 ここにおけるように、(G. L-S. 40) というように、 ことにした。 ヘーゲルの『論理学』、すなわち『大論理学』からの引用文および頁数も、 邦訳の岩波版ヘーゲル全集からのもので、 本文中に挿入して註記を簡略化する
- 6 点は筆者によるものである。 うに、(Ph. R.-8 1) というように統一することにしておいた。なお、 ヘーゲル『法の哲学』からの引用も、右と同じく速水敬治氏の邦訳により、原典の節数で出所を示し、ここにおけるよ 本稿に引用された文章の全体についてであるが、

概念的把握ということは、現実のうちに理性を見るということ、実在のうちに概念を認識するということである。 において、 界に特殊化して適用したわけであるが、そのばあい、この思想を一そう具体化しさらに徹底せしむるという方向 そして、このことは、ヘーゲル哲学固有の対象としての理念なるものが、もともと客観的な実在と主観的な概念 そうすると、 マルクスがそこから継承したものは、当然ながら、概念的把握という方法でなければならなかった。 マルクスはヘーゲルの「理性的なものと現実的なものとの一致」という思想を、 経済的な実在世

ら最も具体的なものへ」という上向的な思惟方法を、採用するほかなかったわけである。 よって、学問的に、したがって体系的に、把握せんとしたかぎりにおいて、資本の概念の「最も抽象的なもの である。そこでマルクスが、資本主義社会の現実的総体を、 ための実現過程」として、まさに、概念的把握と呼ばれるヘーゲル自身の認識方法そのもののことであったわけ の自己展開ということこそも、 との本来的な一致に成立している(E.-\$ 214)ということから、必然的にでてくる認識方法である。 そして、 フルが "唯一にして真実の方法」と呼び、 この概念が理念たる所以の要請にしたがって「自らに実在的な形態を賦与せんが マルクスが 「学問的に正しい方法」と呼んだところの、 このヘーゲルから継承したこの概念的把握 概念的思惟 の方法に

であるが、 復帰してゆくという上向の論理を、すでに展開しているのである。そして、この体系的な方法が、 いって、下向の出発点と上向の到達点と一致といういみにおいてヘーゲル的ならぬ一つの円環を描くことは明いって、下向の出発点と上向の到達点と一致といういみにおいてヘーゲル的ならぬ一つの円環を描くことは明 この概念の要素的形態としての しか問題にしえなかったところの私有財産の事実を、この事実から出発して、その概念にまで下向的に掘り下げ、 基本的な事実に適用して、この方法自体の唯物論化を成就したのであり、また、このことによって、 は、すでに若かりし四四年において「疎外された労働」なる『手稿』断片において、この方法を資本主義社会の最も の経済学の体系的展開のための方法論的な基礎を築いているのである。すなわち、この『手稿』断片は、 ところでマルクスは、 般の概念的把握というべき労作であるが、当時の国民経済学が単に実証主義的にしか、したがって肯定的に その思想内容からみるとき、 『経済学批判』ないし『資本論』において概念的把握の方法を完全に具体化するまでに 「疎外された労働」から、漸次その規定を複雑にしながら、最初の下向の 下向の出発のさいに前提した私有財産についての国民経済学的観念を、 形式の点から 、私有財 後の彼自身 出 産制

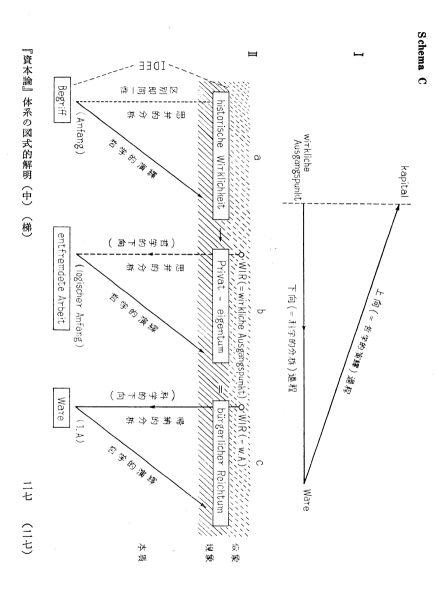
体系の図式的解明

**中** 

上向 斥けえたのと異なるものではない。要するに、 唯物論化されたかぎりの概念的把握の方法として、さきにも指摘したとおり、科学にして同時に哲学でもあり、 四四年の『手稿』に成立して、そこから発展していったものと理解されうるものなのである。そして、それは、 として経済学的範疇に明確化されたところに『資本論』が成立したまでで、 の到達点におい いわゆるブルジ『ア的な「三位一体の信条」を、社会的総資本の概念的な再構成によって仮象として .て否定的に再構成しているのである。この点、 四四年『手稿』 の対象であった資本家的私有財産が、 『資本論』の上向的叙述が第三巻の最後に到 マルクスの方法論ないし学的体系は、 資本家的富

悟性的にして同時に思弁的でもあるという構造にあるものでなければならない。

ても、 ٤ ての思弁的な分析方法も、そのころ同時に始められた彼の経済学研究が、近世の諸学説、 なわち、 おけるそれのごとく帰納的ではなく、 て定立したことについては、 ったわけであるが、 る単なる実証主義的な把握を誤謬として斥けることができたわけである。この点を「明かにするために、 つの契機として止揚したまでのことであったし、しかも、さらに向自的に、この契機を上向的方法の原理とし ただ『手稿』断片にあっては、概念の要素的形態を抽象するための下向的分析が、 したがって、 悟性的であるべき方法を悟性的なものとして展開し叙述しえていないのである。 ーゲ ル から批判的に継承したこの思弁的契機のゆえに、 現実の資本制社会そのものの科学的分析へと、系統化されるにつれて、 だからといって、思弁的方法そのものを排除したわけではなく、 今までの論述で予め、 なお〜ーゲル的な思弁の余影を残したものであったことは争われない。 ほぼ推察されうるはずであろう。 マルクスは国民経済学の私有財産制度にたいす 事実、 これを科学的方法のうちに いまだ実証的な経 全く取りのぞかれてい 諸体系の批判的分析 しかし、 『手稿』 この残滓とし 断 片におい 験科学に われ



れは、 てヘーゲルの概念的把握とマルクスのそれとの差異 あろう。 ヘーゲル自身の思弁的方法と、それがマルクスに批判的に摂取されたかぎりのそれとの差異――したがっ そして、 この差異のみならず、 との方法のヘーゲルからマルクスへの継承過程を明らかにするために ――について、ここで多少の紙数を割いておくことが必要で

シェーマCを次に挿入してみた。

(7) この点については、 この断片そのものの体系性に注意するようになってからのことである。 思想内容の重要性は、すでに十分に認識しておくことは出来ていたとしても、この『手稿』断片において『資本論』にまで ついて、 発展すべき体系の萠芽の潜んでいることについては、気づくこともできなかった。このことの発見は、右の拙稿によって、 証法的根拠』所収「人間労働の資本主義的自己疎外」がそれであった。しかし、そこでは、「疎外された労働」なる概念の 第六、七号および第四巻第一号に連載) わたしとしては、 拙稿「四四年手稿断片 夙に戦前から問題を提起し、その基本的な考え方を主張するところがあった。 を参照されたし。 〈疎外された労働〉 ――マルクスの思想体系におけるこの『手稿』 におけるマルクスの哲学思想」(『立命館経済学』 拙著 断片の位置づけに 第三巻

8 のである。 ば こ と**、** ができる。 すならば、 彼の概念的思惟の自己展開もまた、 ならないにしても、 ヘーゲルの哲学においては、その概念的思惟の発展が必然的に円環的運動をなすのであり、この円環が体系をいみする 後節において明かになるところであるが、 前者が、完結的な、 この点については、 一これについては**、** これは、 本稿の最後の部分で解明さるべきものであるが、ここに予め、 この学的体系の原理としての思惟の円環運動の構造の差異に、その解決を見いださるべきも 拙著 必然的に円環を描くものと考えられねばならぬ。そこで両者の質的差異が問題 『資本論への私の歩み』 7 ルクスの『資本論』においても、それが学的体系でありうるために 所収の短文、 および拙稿 「資本論の学的体系性」(『立命経 両者の差異を端的に言い表わ ということ にされね

学』第一巻五・六合併号)を参照

ものであるということになるにしても、その概念的思惟の出発点である抽象的概念も、 惟の直線的進行過程にたいするその体系的な意味をなしているということについては、今しがた触れてきたとと ろである。 そこで、 ヘーゲルにあっては、「哲学の全体が完了して始めて、 理念は、具体的に表現される」(F. な運動を描くのであるが、さらに、この円環的運動が、 れているといっても、 念自体が、純粋思惟の自己同一性ということが、理念なのであるから、 ものによって定立されたもの」にかぎるのであって、それ以外の一切のものは を顕現して向自的になり、 ーゲルの理念は、現実と理性との、実在と概念との統一であるといっても、この現実的実在とは 非真理、 との区別は概念自体における区別にすぎない。概念は、その即自的な直接態に潜在する区 との自己媒介性によって再び直接態に復帰して即自かつ向自的になるという円環的 欺瞞、等々」(Ph. R.-§1)、要するに仮象として排除しているのである。そして、概 マルクスによって上向的と呼ばれるにい この理念のうちに概念と実在とが 「暫時的な定有、 また理念の直接的な表現 たっ 外的偶然性、 区別・

臆

の「本質なき現象」の中に生活しているのである。 ように、 のものであり、ヘーゲルにおいては絶対精神としての神であったし、人間としては、この神の立場に立ったかぎ 向的な自己展開の過程であるということができる。 すなわちへーゲ 理性的人間であった。ところで、 ーゲル が仮象として哲学の領域外に排除していたところの ルの思弁的方法なるものは、 われわれ現実の感性的な人間は、 直接的理念における実在と概念との区別即同一性から出発した上 したがって、 したがって、われわれが現実的な実在について学問的思惟 かかる上向的思惟の主体は、 「外的偶然性、 図形(b)および(c)において表示される 臆見、 非真理、 理念ない し概念そ

であることには、変りはない。

---図形(**I**)の(a)を見よ。

"資本論』体系の図式的解明(中)

論化するための過程でもあったのであり、したがって、悟性的にして同時に思弁的でもあり、 するまでの長い期間を要したと見るべきであるが、しかし、この期間は、 ないわけである。 済学以来の科学的なこの下向的方法を摂取せざるをえなかった理由も、 唯一の方法であるわけであり、 の背後の本質の世界をトライ・ 始めるためには、 的体系の構想を具体化しえたところの過程でもあったのである。 方法であるわけである。そしてマルクスが、ヘーゲルから概念的把握の方法を継承するばあいに、 して同時に哲学的でもあるところの、 しかも、 感性的直観に与えられた諸表象から出発するほかに方法はないのであり、 この摂取のためには、 しかも、この方法とそが、まさに、経験科学に固有の帰納的分析としての下向 工 ンド • マ エラーの分析を、 ルクス固有の概念的把握の方法を樹立しつつ、 彼の四三年の経済学研究への着手から『批判』「序説」を執筆 飽くことなく徹底せしむることこそ、この与えられた 実にまた、ここにあったと考えねばなら 同時に、ヘーゲルの思弁的方法を唯物 『資本論』としての学 しかも、 したがって科学的 十七世紀の この現象界

9 近代社会に特殊化的に限定され、それが経済学的範疇によって規定されるにいたったものが、すなわち『資本論』である。 同 一性が表示されてあるものである。要するに、 シェーマCの の体系的図式としての(I)を、ここに特に描いておいたのも、 (Ⅱ)における(b)と(c)とは、 『手稿』における概念的把握の方法の対象としての私有財産制度一般が、 『手稿』断片「疎外された労働」と『資本論』 (c)を九○度左に回転すれば、それと同一で との方法論的体系の

四、上向のための要素的地盤と目的論的立場

あることを表象に訴えんがためにすぎない。

資本論』 における上向的叙述の方法は、 古典経済学を理論体系たらしめているところの上向的思惟方法

単に純粋思惟的なものでなく、同時に感性的にして実在的なものでもある。 そして、この方法が なもの、 後節において述べなければならないが、この質的差別が認識されえたにしても、 己運動 第二節で触れておいたとおりである。 とのへ る概念的な自己発展が、マルクスの、したがって『資本論』の上向的思惟の自己運動であるととについては、 対立関係を止揚し統一したところに成立する純粋思惟ないし純粋知識を、要素 Element としているにたいして、 粋の姿で論述されている『論理学』が『精神現象学』の結果として出てきたものとして、 会的総資本の諸形態が統一的に把握されている豊富な具体的概念にまで到るととろの、 ることによって可能とさるべきものであった。 すなわち悟性的概念による現実説明の方法 ヘーゲルのばあいと同じく、理性的概念の自由にして自律的な範疇的自己展開の過程であり、 な止揚に成立する理性の立場にある上向的思惟方法というべきヘーゲルの概念的思惟の方法を、 すなわち感性と思惟との矛盾的自己同一性· 1 で原理とするものであると考えねばならない。ただ、ヘーゲルにおける概念的思惟の自己展開は、 同一なものが、理性的立場における概念的思惟の範疇的な自己展開という方法であることに、問題はない。 ル的な統 これらの商品も資本も、 『資本論』にあっては、商品から資本へという上向的叙述という姿で現れているわけである。 が純粋思惟にまで止揚される以前の対立関係が、 ヘーゲルとマルクスとの間におけるこの質的差別については、なお詳細に ともに理性概念であることには問題はないが、 ―そのままの継承ではなくて、 そのかぎりで、 ――を要素 Element として、この地盤 端緒的商品の単純な抽象的規定から始まって、社 なお契機として残されているような統一 すなわち、 むしろ、この悟性の立場の弁証法的 なお、そとに抽象さるべ 物としての商品から物的 Element のうえに成立す 概念的な思惟の発展 しかし、 意識と対象との 思惟 とれ 批判的 の主体的な自 らの に継承す 一概念は その純 外的

体系の図式的解明

(<del>世</del>)

(梯)

実在的な自己発展の論理そのものは、まさにマルクス的な理性概念によって成り立つものと考えられねばならな この自己発展が実在的でありながらも依然として論理的であるという意味における叙述の形式は、いいかえれば、 対象として資本への自己発展の過程が、まさしく『資本論』 いのである。そこで、このマルクス的理性概念がヘーゲル的理性概念の批判的継承であったかぎりでは、 叙述における諸範疇を論理的に理解するにあたって、 何の異議もあってはならないはずであろう。 われわれが常にヘーゲ の叙述の内容でなければならない。 ル的な思惟様式を批判的に媒介 にもかかわらず、 『資本

せねばならない、

ということには、

 $\widehat{1}$ 知は、 道程は、 は精神現象学の中で、意識がその対象との最初の直接的対立から出発して絶対知にいたるまでの進展運動を叙述した。 あるべきか、ということを叙述したものである。 理と同じになっ 対象とその対象そのものの確実性との分離は、完全に解消され、 理学の定義(ないし権利づけ) て、このばあいに自然的意識が、 .る」わけで、このことが、 ^ I 意識のあらゆる形態の真理である。 「意識の対立からの解放を前提している」(S. 34) といういみで「純粋学」とも呼ばれている。 意識のその客体にたいする関係のあらゆる形態を通過して、その最後にいたって学の概念を獲得する。 ルの たからである」(S. 33-4)。 『精神現象学』は、 『論理学』が『精神現象学』から出てきたということの意味をなしているのである. は、 その最初の抽象的感覚から始まって、 彼のいう絶対精神がわれわれの自然的意識のなかに如何にして現象してゆくか、 この学の成立の必然性(=精神現象学の過程そのもの)の中にのみ、その証明をもって というのは、 ―すなわち、この絶対知についての学が、ヘーゲルの これについての『大論理学』における説明は、次のごとくである。 かの意識の道程が絶対知に達するとき、その絶対知のなかでは実際、 真理は、この確実性と同じになり、また、この確実性は真 漸次に採ってゆく諸形態が最後に何故に絶対知で 『論理学』である。 そのかぎりで、 したが 二私

ゲル哲学の全体系のなかにおける右の二つの学が如何に相互に関係するかの問題については、

わたしとしても前掲の

的叙述のエレメントである」という主張自体が、右のわたしの構想する学の原理であることは、 るので、 る次第である。 K しかし、 的直 的研究過程としてマルクス自身によって批判的に継承されているのでないかという着眼をしており、し 論」においては、 どまると思えるが、 「現実的な学としての資本論」および「資本論の学的体系性」において、若干触れておいたので、ここでは註記することを おいては、 以上のことだけを、ここに予め註記するにとどめるが、本節本文における「感覚と思惟との自己矛盾的統 その後、 (『立命館経済学』第二巻第五、 六号第三巻第一号連載) においては、 唯物論的認識論の根底にかかわる本質的問題として、一そう深く掘り下げねばならないことに気づいてきてい ただわたしとしては、 この「物質の現象学」が 「資本論の学的体系性」および「労働市場における法的人格」(『立命館法学』第十一、二、三号連載」) 『精神現象学』が感覚的意識形態から始まっていることから、 この思索は「物質の現象学」の構想にまで発展している。 右の関連を『資本論』 **資本論** 体系において如何に位置づけらるべきかの点は、 の立場から見るものとして、 最初は、すなわち現実的な学としての「資本 かかる位置づけを明記しておきさえした。 『資本論』体系への位置づけとして、下向 特殊な一面にだけ思索したものにと いうまでもない 後節で述べることにな かも 「諸商品の感性 一が上向

意味を無視するにおいては、叙述における概念的思惟の進行そのものの本質を理解することはできないと思われ 説を敢えて使っていることも事実である。 この「要素的形態」 と述べて、商品をもって資本の要素と規定していることについてである。冒頭文節のこの一句の解説にあたって、 すべきことは、 念から資本概念へという理性概念の自己展開の過程を問題にしようとするのであるが、ここで先ず第一に問 そこで今われわれは、物としての商品から物的対象としての資本への実在的な発展過程の論理として、 マルクスが を譬喩的に「細胞形態」とすることに必ずしも誤りはないし、 『資本論』 の冒頭文節において「個々の商品は資本家的富の要素的形態として現れる」 しかしながら、 われわれがこの譬喩的理解に満足して、 マルクス自身もこの譬喩的解 その論理学的 商品

しての純粋知識ないし純粋思惟 いまも述べたようにへー ゲルにおいては、 が 『論理学』を成立せしめるための要素になっているのであるが、 『精神現象学』における対象と意識との対立が止揚された統 これについ <u>-</u> ح

て彼は次のごとく述べている。

は、 ているのである。 場への、すなわち、 な規定のなかへ再分解することとして見られてはならないからである。 まり概念の区別の定立であるから、この定立は、いまいう具体的統一(=純粋思惟) うのは、 との論理的原理の内にあるのであって、区分の展開も、 「この統一は、 区分は概念の判断 いまや統一があくまでも要素としてあるから、この区分と、一般に展開として現われる区別 意識との対立への、無意味な復帰であろう。しかし、こういう対立は、実はすでに消滅し 論理の要素をなすものであって、すなわち論理学的原理である。 (=原始分轄)であり、すでに概念に内在しているところの規定の定立であり、つ ただとの要素の内部においてのみ行われる。 もしそうだとすれば、それは以前の立 したがって論 が単に自立的にあるよう 理学の

は、 立に逆戾りすることをいみしない。 ものの本来的な区別に由来する対立ということも、概念内部のものであって、『精神現象学』の立場における対 ち篇別になっているのであるから、このような『論理学』における概念の要素であるところの純粋思惟なるもの て統一してゆく弁証法を、 すなわちヘーゲ か かる概念的思惟の自己展開が、 ル においては、 繰りかえして進展せしめる概念の自己運動の各段階が、 『論理学』が純粋思惟の概念的な自己展開の体系であるかぎり、 しかも、 そこにおいてのみ行われうるところの地盤であるだけでなく、 かかる概念そのものの区別ないし対立を、 『論理学』叙述の区分すなわ その本来の同 『論理学』 性によっ

ともに、

もはや、この要素の外に出ることはできない」(G.

. L. S.

. 48)°

らに、 もつ \$. 資本としての概念への思惟的な自己展開は、それが可能であるための地盤としての商品という要素の このような概念的思惟の自己展開が外に表現されたまでのものとしての体系的叙述も、 深めておくことをもっ て、 その てのみ行わるべきものであり、 のも**、** ,ることに直面して、その論理学的意味を考えるばあい、 て らものの成立するための原理的な地盤でもある。 わ いるのである。 個々 れ わ れ 0 商品 が考えることが、 だを原理的な地盤として、ただ、 て、 とするならば、 不必要なことと考えることはできないはずである。 この要素的な地 むしろ正しいはずのものであろう。 マルクスが 一盤の外に出ることは不可能なことなので 『資本論』において、 この地盤の すなわち、 右のへ 要素とは、 上においてのみ成立しているのである。 l そして、 ゲ ル 個 0 このような地盤の意味を、 スの商品をもって資本の要素と規定し 論 これ すなわち、 理学的意味によって、 が、 ある。 すなわち『資本論』その 個 商品 々 0 商 したがってまた、 として 品 『が資本 内部、 その ō 論 というよ 概 念から Ó 1C. 理 お・ 解

ると、 叙述の 的原理 を、 二つのものが区別されてあるということには、決してならないであろう。しかし、これを強いて区別するならば ところで前号第二節において、 叙述から抽象して問題にするかぎりにおいては、 弁 いうこともできるであろう。 の具体化され 感性と思惟との矛盾的 証法的進 展 0 たかぎりの形態であるにとどまり、 ため Ō 地 盤が要素的商品であるにたいして、 自 三同 わたしは、 したがって、このように区別されたばあいには、 性なる論 『資本論』 理 学的 感性即思惟なる矛盾的自己同 原理 の上向的思惟 『資本論』なる学的体系が成立するための を述べておい 叙述に表現され の自己運 たが、 動が可能 要素として商品 て 一性が、 後者が原理となって前者を いる概念的 能であるための その要素的 思惟 が、 原 理 要素的 の自己展開 ح 的 0 論 地 理 地

学 盤 であるということの

論理学的な意味でなければならない

資本論

体系の図式的解明

(中)

三六

規制するという関係が考えられらる。 反対に単なる思惟だけのもの、たとえばヘーゲルの純粋思惟だけのもののになったり、要するに何れの側面 矛盾的統一という点に自己を堅持すべきであって、 すなわち、 商品からの概念的自己展開なるものは、 この統一の外へ、単なる感覚的実在だけのものになっ つねに感覚と思惟 たり、 にお との

いても外へ逸脱してはならない、という指導原理の意味をもつものと考えることができる。

端緒的な資本制的商品を、この全体の部分とみて、商品から資本への上向を、要素的部分から全体への進行とし 物体制の全体も細胞を要素的地盤として成長しうるものであり、 あろうし、また、そのように読みすごす経済学者の多いのが否定できない事実でもあるからである。 右に述べたごとき本質的な論理学的意味を素どおりして、 と細胞との関係が全体と部分との関係にあることから、 のとおりに「資本家的富の要素的形態」を「その細胞形態」とする譬喩的解説だけに頼るばあいには、生物体制のとおりに「資本家的富の要素的形態」を「その細胞形態」とする譬喩的解説だけに頼るばあいには、生物体制 規定性が複雑化し豊かになり具体化してゆく過程のための出発点に位置づけて、これを論理学的な端緒としてい て抽象的な規定性にあるかぎりでは、これをもって全体の成立するための地盤として理解していたのであった。 て理解することは、 を地盤として形成されているものであるからして、 以上を要するに、 しが このような要素としての部分を、それが最も単純にして抽象的な貧しい規定性にあるがゆえに、この 'n においても、 とのような論理的分析を敢て試みて、これに読者の関心を促しておきたいのも、実は、 その本質的な原理として右に述べた論理学的意味を喪失したことにはならないのである。 したがってマルクスにおいても、 現実的資本の諸形態の総体すなわち資本家的富を全体とし、 ただ、 『資本論』の叙述を読みすごすことになってしまうで これらの関係の外見的な構造に眼をうばわれて、 部分と全体との関係を、 また一般的に全体ということも、 この部分が最も単純にし 要素的な部分 もちろん生 上述

るのであった。

2 ているものといえるであろう。 あるいはその他のものでも、 いるかぎりでは、その正しい意味を伝えていないわけである。 とする学者が、 資本論 』の邦訳において、この 一部に見うけられるが、 よいわけであって、 しかし、 Element なる原語を「原基」とすること、したがって、この訳語を慣用せしめよう この訳語の使用者が、 この訳語自体としては、 問題は、 その論理学的意味を正確に認識して、 その意味の理解においてマルクスの譬論的解説だけに頼って 訳語は社会的な約束であるから、 原語の論理学的意味を、 表象的にでは その孰れかを使用するとい 「原基」 あるが、

到達点としての範疇を単に資本としておいた。 めに、 端緒的商品は、 にあってもヘーゲルそのままに、 規定性にあるものである。 しての資本家的富、すなわち範疇としての資本そのもの い抽象的な規定性にある単純なものが、 としてもつのであるが、この成果としての資本の諸規定が、 さて次に、 В われわれの論述をすすめるべきであるが、 端緒として その必要な部分において、さらに単純化したものである。 われわれは、 そこから出発する概念的思惟の自己展開の過程を経て、資本なる概念の具体的規定を、 の論理的意味をもちらるのであっ 商品から資本への理性概念としての上向的な進展過程そのものの論理学的 しかも、 到達点としての資本の概念の即自性にあるものと理解されている。 か かる単純な規定性のゆえに、したがって同時に、 端緒的商品である。 ――ところで、 この理解を助けるためにシェ た。とすれば、 ó, 単純な規定性にあるがゆえに、 このいみで、それは、 未だなんら展開されていない状態、 その出発点としての範疇である商品は、 これらの要素的にして端緒でもある商品は したがって、 ーマ 上向的方法を表示する直 Dを描いてみる。 まさに資本制的商品 資本制的諸商品 ح れ したがって貧し らの要素的諸商 ح な理 すなわち、 その成果 れ マ 0 の単純な 一解のた は 集成 ル クス

品は、

。資本論』体系の図式的解明

(<del>+</del>)

(梯)

体的規定に一致した形態をとるに到るところの、弁証法的な過程でなければならないのである。 念が、この形態を棄てて、 品 商品が即自的に資本であり、資本の即自有ないし直接態が商品であるということの意味である。 規定性としての直接態を自己の内容としてもっている、というように理解すべきであろう。そして、 資本の具体的諸規定の未展開なものであるといういみでは、そのまま資本の即自的なもの、 あるということができる。 から 資本への概念の発展過程なるものも、 商品は、 その自己の外的形態そのものにおいて、 新なる形態、たとえば貨幣形態をとるというようにして、最後には、 なお資本と商品とは、その実在性の面において形態を異にしているという事実からみ 商品形態をとっているところの、その内容としての資本の即 資本形態そのままをではなくして、その抽象的な無 資本概念の直接態で 自己の概念の具 したがって、 このことが 自

見られたかぎりの上向的方法における、 そのまま一つの推論過程として把握することもできるわけである。 ルの推論と呼んだ論理過程にあると言うことができる。とすれば、(3) は、 内容が向自的になり自己自らの形態を否定することによるのであるが、このばあい、 止揚することによって、より複雑化された新たな形態規定をもつということになるのであるが、 この弁証法的な過程を、 実在的形態と概念的内容との原始分轄としての判断を、媒介にした概念の自己同一的な運動であり、ヘーゲ とこでは省略するほかないが、とこで先ず問題にしなければならないことは、この一つの推論過程と さらに立ち入って述べるならば、一つの形態が他の形態に転化するのは、 その出発点と到達点とのそれぞれの概念の関係についてである。 しかし、このことについて立ち入って分析す 商品から資本へという上向的な思惟 自己の形態規定を否定的に 要するに、それ 前の形態の 過程は

ヘーゲルは

『論理学』の第三部門「概念論」を、A「主観的概念」、B「客観」、C「理念」に区分し、さらにこのAを、

ニに、 が あるとして、 規定は、 うちへ 自的な概念、 『容れるための生命のない器物でないとするならば、それは現実的なものの生きた精神であると考えねばならない。 概念とは、 真理である」(E. 現実的なもののうち、 自己および全体への復帰のうちで、自己が諸概念であることを、 有 各 移行し、 普遍ではないから、 々の規定が、そのうちで統一へ帰る第三のものは、 論および本質論における諸規定にしても、たしかに単なる思惟の諸規定ではなく、その弁証法的モメントたる移行 まったく問題にしないものと考えられている。 これは概念、 あるいは同じことであるが、 悟性の規定あるいは単に一般的な表象とさえ考えられており、また概念の論理学も、 そのうちで反照し、かくして相関的なものとして存在する他のものは、 **§** 162, A.)° 判断、 これらの形式の力で、すなわち、これらの形式をつうじ、 対立規定におけるその同一性、 および推論の形式のみをあつかって、或るものが真理であるかどうかは内容によることで われわれにとっての概念にすぎない。 しかし概念の諸形式は、 すなわち、 個別あるいは主体として規定されていないし、 示してはいる。 その自由が定立されていないからである。 というのは、 またそのうちで、 しかし、 実際においてこのように表象や思想や 特殊として規定されていないし、 それらは限定された概念、 第一に、 したがって単に形式的な 真理であるものの 各々の規定が、 第三に、 すなわ そ 々 通

と述べている ているかぎりでは、 復帰したものとしては概念であり、 このような主張のもとにヘー 判断である。 ゲ 理性的なものは推論であり、 ルは、 概念が、 「推論は概念と判断との統一である。 同時に実在性のうちへ、すなわち概念のさまざまの規定のうちへ、 しか \$ あらゆる理性的なものは推論である」(E. それは、 さまざまの判 断形 北式が 単 純な同一性 § 181) 定立され

念の直 ましがた述べてきたように、 接態を自己自らの内容としてもっており、 との上向的 な推 そのかぎりで商品は即自的に資本であるとも 論 過 程にあっ て端緒的 商 品 ば、 その実在的形態におい いうべきであるが て資本概

資本論』体系の図式的解明

(中)

(梯)

ば、 己の実在から向自的に分離する以前の直接態のことであるからして、実在そのものであり、ただ「存在する概念」 商品 う上向過程の最後にあっては、最初の出発点における資本の即自的概念は、 ただその規定性において貧しきものから豊かなものに変るだけのことである、と考えねばならない。 自的に存在する概念に発展する過程が、その実在面において、 ての資本とは、 された単純な要素的形態としての商品形態になり、これに直接的であるわけである。このようにして、商品とし にすぎない。 に転化しているのである。 念としては、 形態を棄てさり、 その全体的内容を未規定ながら自己のうちに潜在せしめている、というように考えることができる。 最初の貧しい規定性にあっては、 いいかえれば、 に即自的な内容としてのこの資本の即自的概念が商品その他の諸形態を媒介にして向自的になってゆくと したがって、この実在的な形態の転換過程をつうじて、概念は、その内容の全体を保って変らないが、 商品としての資本から出発して、資本としての資本という「向自的に存在する概念」に到達してい これが、 ただ存在するだけの資本概念のことである。そして、この資本の、ただ存在するだけの概念が向(4) 資本という実在的形態をとっているのである。すなわち、資本としての資本となっている。 商品形態から資本形態への進展において、資本の即自的概念は、 商品としての資本である。すなわち、その実在的定有においても、資本形態の最も抽象化 ところで、概念がいまだ自己自身にならずして、ただ即自的であることは、 その豊かな諸規定に到達した概念内容の全体を自覚していないだけのこと 商品から資本への形態転化の姿をとるだけのこと いまや商品に初まる凡ての実在的諸 その「概念としての概念」 V 概念が自 いかえれ 概

4 例でもって解説している。 1 ゲ ル は、 この 即 自的概念と向目的概念、 すなわち、 「たとえば概念は、 あるいは存在的概念と概念としての概念との関係を、 あたかもまさに思惟する人間の中にあるそれである。しかし 次のように具体的

ば ば ただ即自的な概念であるにすぎない」(G. L. S. んや認識された概念としてではないが、すでに、そこにも、この概念が含まれている。 はあい Ŕ あ れについては いには、 感覚的な動物の中にあるそれや、一般的に有機的個体の中にあるそれも、 存在的概念を概念としての概念に媒介する領域を反省規定の体系として、 概念としての概念を対象とするばあいとを区分して、論理学を客観的なそれと主観的なそれとの二つに分け、 論理学を有論、本質論、 『小論理学』八三節を併せて参照 概念論の三部門に分けるのであるが、このへ . 49.)° -は、ここには関係がない。 ――ところで、 へーゲルとしては、 勿論、 客観的論理学を区分するので 1 ゲ これに反して、 意識された概念としてではなく、 ルの論理学の体系的区分の問題 存在としての概念を対象とする 無機的自然の中で て、 そ 况

な して最後には、自己を実現しなければならない。この実現された目的としての概念を、 ところの、 過 自 立している概念そのもののことを、目的と呼んでいる。すなわち「目的とは、 V ただ即自的に存在していた概念は、この目的という向自的な関係に入ることによって、はじめて自由になるという ②程を支配する力として、自分自身は、 日由な実存に入っ るのであるが、 ところでへ 自由であるかぎりにおいて、目的としての概念は、 になっているからである。 「有力であるとともに狡智に富んだ理性」(E. \$ 209, Z.) であることを実証しなければならない。 l ゲ それは、 た向自的に存在する概念である」(E-8 204)といっている。 ル は、 客観的な実在の形態転換のうちに一貫して自己を保っているところの、 ここでは 「実在的な内容は、 すなわち そうした過程の外にありながら、 「客観的実在と概念とが絶対的に統一されたもの」になっており、 概念が外的定有という形態で自己に賦与する表現にすぎ 「客観的な素材が相互に磨滅しあい止揚しあう諸 しかもその内に自己を保持している」 直接的な客観性の否定によって、 客観的実在の因果関 1 ゲ ルは理念と呼 この自覚的な独 係に おい そ

四 (四二) 概

念もまた即自にしてかつ向自的な、

したがって具体的な真理になっているからである。

体系の図式的解明

(中)

法 性的概念の自己展開というように把握してきたかぎりで、 するものである以上は、 念的思惟の自己展開ということの、 的概念の自己発展ということの、 目 「に適用することは、 的 論 的 このように 解明 を わ ^ 1 論 'n 理 われが、 ゲ 『資本論』 的 ル に当然のことであるのみ 0 目 ここにこの上向的思惟の 的論 L より本質的な把握 たがかっ の上向的思惟の方法を 的 な理 て、 解 わ は、 れ 彼 わ K れ 0 な 由 理 0 方 ح 理 来 性

## Schema D

識を、 ず、

一そう深め、

かつ正しきものにするものと考えねば

な

また、この上向的方法なるものについてのわ

れわ

n

0

認

め ない

には、

の論理を主体的に、

すなわち

É

的論

的

に把

握せ

ね

握するにとどまるならば、

これまた一つの抽象的理解にすぎ

のであって、それについての具体的な理

一解を完らするた

が

;向自的

になり、

最後に即

自

か

つ

向

自的になっ

て

資本の

具体 K

形

態を自己に賦与するという論理

を、

単

に客観

主義

的

把

だけのものでは勿論ない

にしても、

商品形態に即

自的

!な概念 換過

概念的発展は、 らないであろう。

その実在

面における客観的

諸

形態の

転

程

すなわち、

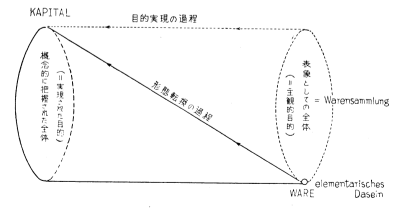
端緒的

商

品か

ら具体的資本

0



ばならないはずである。

の実在: れ 即自的なものからしか出てこないものであり、 端緒的商品 規定される」(E.-8 204) とヘーゲルが言うとおり、たとえ主観的であるにしても概念は、 する即自的な存在的概念のことではない。概念が目的でありうるための「この否定は、最初は抽象的であり、 客観性の否定によっ 潜在しているということができるであろう。しかしながら、商品ならぬ傍観者としてのわれわれにとって für uns な存在としての概念は、 向 否定的に反省して、主体的に自己の実在的形態にたいして対立の関係に入っていなければならない。 たがって最初は、 は えず、 そこでヘー れは考えることができるであろう。そのかぎりで、端緒的な、したがって要素的な個 自的になるのであるから、 たがって目的と呼ぶことはできないとせねばならない。 商品 的形態のうちに目的が、 に即 との実在的形態の否定的自己関係として反省的になった概念が、 のばあいにしても、 ゲルの 自的 客観性もまた単に対立している。 な目 て自由な実存になった向自的に存在する概念」のことであって、 目 1的論の 的概念を、 向自的に目的たることを未だ自覚しないままに、 向自的な概念としての目的は、 『資本論』 そこに潜在している未展開の、 即自的な概念として潜在している、 向自的に把握できる現象学的な論理的関係にあるのであるからして、(5) 叙述の方法への適用であるが、 即自的なものの直接態が自己否定的に自己関係に入ったときに、 そのかぎりで、目的ということも最初は主観的なものとして しかしながら論理的な歩みとしては、 逆に、 無規定な資本の概念は、 ということができる。 即自的な概念としての実在的 ーゲルによれば すなわち無自覚的な目的概念として、 主観的な抽象的な目的になると、 客観的実在に直接的 いまだ即自的 々の商品においても、そ 自らの実在性から自己 「目的とは、 V V か 向自的なものは بح 形 れば 態からし したがって、 なもので、 直 われ に存在 接的 即 われ 自的 わ か現

資本論』体系の図式的解明

中

四四四

ある。 て向自的に自覚するという立場(5) きは既に、 が先きに、 たことにも、ここに読者の注意を促しておかないわけにはゆかない。 そしてさらに、 商品自体のこの目的論的な立場に立っていたからこその言葉であったと、 資本の具体的概念の全体的内容が、 との目的論的立場 は、 7 ルクスが、 商品自体に即自的な目的概念をわれわれが哲学者として商品に代っ 端緒的な商品形態において無自覚的に潜在していると、 『資本論』を叙述するにあたっての一貫していた立場であ ここに反省してみる必要が

5 されて『資本論』 ( あるいは第三者) ヘーゲル は 『精神現象学』において に如何に活用されているかについては、 の役割について述べているが、この現象学的な論理関係については、 「意識の経験の弁証法的運動」を叙述するための方法として、 次号の後節において、 より詳細に論述する予定である さらに、 これがマルク 哲学者として ハスに

ろで、 商品 ら前進してゆくべき叙述の全過程を読者に予め理解せしめるために、ぜひにも必要な手続きであるからである。 を、 叙述の出発点に立 ての目的論的契機そのものの、 あったはずである。 端緒的商品 実在的な商品に代って自ら宣明しておく必要があった。 概念的内容の全体を規定的に展開しつくそうというのが、この出発点に立ったときのマルクス自身の目 から出発して何処に到達するつもりなのか、というこの明示を叙述の最初に打ち出しておくことは、 このマル にお クス自身の目的論的見地は、 って、端緒的商品 いては、 そして、 資本の概念は未展開な抽象的な規定性にある。 目的実現の過程としての叙述をつうじて、その目的を実現したわけであっ ~ ルクス自身の意識への反映でなければならぬ。そのかぎりでマルクスは、 の分析について書き始めるにあたって、 叙述に表現されている上向的論理そのものの、 というのは、 何故に商品から出発するのであるか、 しかし、 との端緒的 この抽象的規定性から出 清品! その本質的契機とし に潜在する目 これか 的、 ح との 概念、 一的で 一発し

かる富 諸商品 そして、この手続きをとって、全叙述過程の目的とするものが何であるかを明示したものが、 第一章第一 0 緒的商 資本家的富の概念的把握であることに問題がないとするも、 名な「冒頭文節」であった。 商 品 品 「の要素的形態として現われる」と、 の集成として現れる」と述べたのである。そして次に、 分析から叙述を始めるための方法論的な見通しを読者に予め理解せしめるために、 との関係を、 節 から始まる全叙述において成就されていることは、 読者に予告しておく必要がある。そのいみで「資本制的生産様式の支配する諸社会の富は 全叙述の目的とするものが、 なんらの論証もなく断言しておいたのであった。 資本概念の具体的規定の展開であり、 この叙述の出発点においては、 この富のわれわれに現象する直接的な形態として ことわるまでもない この資本家的富と端 しかし、 個 いうまでもなく有 々 そのことによる Ó と の 品は、 論

証

か

に代っ わ K, 資本の抽象的な主観的目的としての概念を、 V 第二に実現の過程にある目的、 者としての態度を敢てとった、 て可能であったか、 れわ っているが ただここで注意しておきたいことは、「冒頭文節」としてのかかる論証なしの断言的予告が、論理的に如何にし 資本の具体的概念が、 て宣明 れ は理 |解せねばならないであろう。 端 商品 緒的 ということについてである。それは、いましがた述べておいたとおり、端緒的 商 自体の概念的自己展開 品 その未展開の無規定性の姿であるにしても、 から、 というわけである。 その自己展開 すなわちマルクスは、このようにして、この商品的実在形態における 叙述の出発点の最初において、 の目 の過程を経て、 的論 ヘーゲルは 的な全過程にたいして、 資本に到達する『資本論』 「目的から理念への発展は、第一に主観的 目的として潜在していたからである、 まず主観的に先取して、 予め照明を当てておくという哲学 の上向 商 的叙述は、 品に ح 206 れ な を商 目的 て既 ع

資本論』

体系の図式的解明

(中)

四六

実在の特殊な諸形態にたいして常に包摂的にのみ関係する普遍的概念のことである」(E.-% 204, 端緒的商品における主観的目的もまた、その実現された成果としての具体的資本においては客観的なものになり、 と考えなければならないのである。すなわちへーゲルも次のごとく言っている。 および実現された理念としての目的についてだけのことでなくして、最初の主観的目的においても本来的なこと の本来の姿を保持するのである」(E.-% 206, Z.) とヘーゲルが言うとおりに、 自己を自分自身とのみ連結し、 ように三段階の目的論的進展と見ることができるであろう。そしてまた、この第三段階としての目的の実現にお か 、も本来の目的性たることを喪失していない、と考えなければならない。すなわち、 「目的は、 「自己自らのうちに常に規定性を含んでいるものである」が、このことは、実現過程にある目 その主観性の他者になり自己を客観化することによって、実在と自己との対立を止揚し、 自己を保存する」。いいかえれば「自分自身のみを結果して、 終りにおいて われわれの上向的叙述においても、 「目的ということは本来 . A.) が もって か かる 初

によって普遍者は特定の内容を持つようになる。ところで、この特定の内容は、普遍者の活動によって作られ るのであるから、 るが未だ何も区別されていない中性的な最初の水である。 つの契機の総体である。 「最初に来るのは主観的目的であるが、これは、 普遍者は、 これらの諸契機の第一のものは、 との特定の内容によって自己自身に帰り、 向自的に存在する概念であるから、それ自身、概念の三 第二の契機は、この普遍者の特殊化であって、これ 自己同一的な普遍性であり、 自分自身と連結し、 V わば凡てを含んでい 個別性となるので

ととろで端緒的商品に潜在する即自的な目的概念は、ことに述べられた向自的に存在する概念としての主観的

上向的叙述過程の最後の到達点において実現さるべき資本の概念規定についての具体的な姿を、先取りして、こ めの論理的根拠であったとせねばならない。「冒頭文節」の叙述としては、無規定でありえなかったかぎりで、 包摂するという普遍性、内から外を包むという具体的普遍性 けであった。そして、このことは、 ろう。そのかぎりでマルクスも、個々の商品の本来の個別性としての論理的構造を、それ自身無自覚な個々の商 品に代って自覚的に、 性としてのみ実存していて、いまだ第二、第三の契機をただ可能性として秘めているものと考えるほかないであ 目的が、そこから出てくる最初の直接態であるから、この主観的な目的概念の三つの契機のうちの、 - の立場に立つことであり、そしてマルクスも、この立場に手続き上としても立つことが必要であったわけで しかも、この要請こそは、無論証な断言としての「冒領文節」を『資本論』叙述の最初に打ち出しうるた したがって、 個々の商品の実在的形態の内にあって、なおかつ外的なこの形態そのものを 商品自体の主観的な目的性を、先取して宣明することが論理的要請されたわ ――これ自体が端緒的商品の論理構造であるのだが 第一の普遍

6 頭文節」をば、資本主義社会における賃労働者の世界観が対象化された世界像の図式であると規定しておいた。カントに る世界像を冒頭に打ち出しうるための根拠を、 文節」としての世界像であると主張したものである。 いて図式とは、 収の「哲学と社会科学」第五節「資本論における哲学と科学との一致」の■において述べるところがあった。そこでは、「冒 この「冒頭文節」が『資本論』の叙述においてもつべき体系的意味については、すべに拙著 『資本論』の上向的叙述は資本主義社会の現実の多様のなかにあって概念的な自己運動するための規則が、 範疇の制約にしたがいつつ、時間の形式のもとに直観的多様を綜合する先天的規則であったが、それと同じ 前者におけるように、 この主張は、現在になお変りはないが、本稿の本節においては、 『資本論』の学問的意義を歴史的現実のうちに基礎づ 『資本論の学問的構造』 「冒頭 か 所

れを表象的に言表したまでのことである。(6)

『資本論』体系の図式的解明

(中)

梯

内容的分析の一篇としての「諸商品集成の感性的直観」の序説の意味のものであって、右の体系的位置づけのための論理的 る。 けるという広い立場からでなくて、さらに、その叙述そのもののうちにおいて、より深く掘り下げることができたわけであ 別に「冒頭文節の体系的意味」 (『立命館経済学』第二巻第一号) なる拙稿があるが、これは、「冒頭文節」そのものの

根拠には、

目標はおかれていなかったと思われる。

端緒的商品において、これを内から包む具体的普遍として、いまだ特殊化の過程に入らない資本概念の無規定に 客観性の下に隠された、概念的思惟の合目的性を顕わに示すために、自ら外的に独立したかのごとき図式になっ としての資本の全体的内容が概念としての資本の全体的内容に一致することの論証の過程としての上向的叙述そ 錘体の曲面に転化したものと見るならば、この底面としての資本概念の具体的に規定された全内容なるものは、 と思惟との統一ということから、逸脱したものとなってしまうであろう。 たまでである。 内面にすぎず、客観性は、 ものであるからである。 の諸形態の転換を媒介としてのみ、すなわち、上向的な概念的思惟の因果的必然性のうちにおいてのみ、 のもののうちに秘むものであって、 して抽象的な全内容と、実体的に同一であることを示しておいた。この図式において、目的実現の過程は、 向と上向との両線は、 シ 1 7 Ď ば、 端緒的商品と成果としての資本と間における右の目的論的関係を、図式化したものである。下 実現され具体化された資本概念の全体的内容をいみする円環を底面とすることによって円 これを独立的な過程として見るならば、 ヘーゲルも、「概念が目的としてそのうちに実現されているということは、 その下に概念が隠されている外被にすぎない」(E.-% 212, Z.)といっているとおり、 独立した過程でないこと、いうまでもない。けだし、それは、 『資本論』 概念発展の目的論的過程が、その実在 叙述のための原理的 [地盤としての感性 客観的実在面 客観自身の 可能な

的諸形態の転換過程から抽象的に分離されて理解されないためには、この転換が必然的であると思惟されるばあ のその客観的な必然性と、 この主体的な合目的性との関係が、明かにされねばならない。 この解明は次節

## 乓 上向過程における必然性と合目的性

V

.て成就されるであろう。

の自己展開ということを理解するために、この概念の自由であるということを、自由な自己展開ということの論い。 ル おいて、すでに解明されているはずのものと推察されうるであろう。ところでマルクスの上向的方法が、ヘー 問題にしようとする必然性と合目的性との関係ということも、概念が自由であるべきだというヘーゲルの主張に 自己否定的に普遍性を獲得して、概念に転化したものが、目的であったのであるから、 威力として、自由なるものである」とするのであるが、この「向自的に存在する実体」が、客観的実在のうちに それは本来的に自由なるものであると規定している(E.-%158)。すなわち「概念は、 生構造を、 のこの自由なるべき理性概念の発展方法を批判的に継承したものであるかぎりで、そこに共通する概念的思惟 ーゲルは 『論理学』の「概念論」において、概念をもって実体的必然性の真理であるとし、そのかぎりで、 向自的に存在する実体的な われわれが本節において

1 いうこと、そして「概念は有および本質の真理である」(§. 159, Z.) として、いいかえれば、「有が自分自身のうちに深ま 「有論」の領域では移行であり、 『論理学』が、第一部「有論」第二部「本質論」第三部「概念論」に区分され、それを貫く弁証法的過程が、 「本質論」の領域では反省であり、 「概念論」の領域では発展である(E.-% 161, Z.)

より具体的に把んでおく必要があろう。

四九 (四九

『資本論』体系の図式的解明

(中)

(梯)

念が自由であることを実体的必然性の真理であると規定している(E.-8 158)のであった。 のと規定している概念そのものを、 なしているということは、 有の内部としての本質が、この進展によって開示されたものが概念である」(§ 159, A.) として、右の三部門が体系 周知のことである。 「本質論」の領域における実体という範疇の真理であると規定し、したがってまた、 そのかぎりでヘーゲルは、「概念論」の領域で、もともと自由であるべきも

自由に変容する (E.-% 158, Z.) わけである。 克服することがあって、 よび他者の硬い外面的な実存規定を、この自己同一的な普遍性にもとづく新たな一つの全体の諸契機にすぎないものとして、 同時に自己自身の内面を反省的に啓示することによって、自分と他者との本来の内面的な同一性を自覚したうえで、自分お つの実体としての現実的な事物が、他の現実的事物の内において、自己を他のものとしてでなく、他のものを自己自身の別 実存規定として持つという自由をもって、ヘーゲルは、必然性の真理と考えているのである。そして、このようなこと 要するに客観的実在の世界においては、有限にして独立的な諸実体が相互に因果的に関連しているわけであるが、 はじめて可能なことなのである。 すなわち、このようにして、ここに始めて必然的関係そのものが

の 条件の総体の生きた必然性の力によって、そこから自らを解放して向自的に自己目的々になり、そして、この必然性そのも (**§** 185, **Z**.) といっている。 と自由とは相容れないものではなく、 を止揚しながら自己実現することをもって、概念の自由なる運動と、 客観的諸実体の相互的な外的関連のうちに即自的に潜在しているところの無自覚的な全体が、そこにおける諸 自由は必然を前提しており、 それを止揚したものとして自己のうちに含んで いる」 ヘーゲルは考えているのである。すなわち、

ても、 1 みしないことは、 とのために、まず最初に前提的に注意すべきことは、ヘーゲルにあって、概念的思惟の自由な自己展開 これが、 対象的実在の必然的発展にかかわりなく、それを外部から抽象的に否定する主観的思惟の自 明かであろう。必然を止揚した自覚的全体が最初に主観的目的であるといっても、 由

客観的実

\$ て、 的に、 すなわち、概念としての自由ということは、ヘーゲルにおいては主観的にのみ理解さるべきでなく、むしろ客観 性的に固定された表象的な諸規定が流動化されることになり、一つの事柄から他の事柄への移行そのものが、 \$ 体の内部 である。そして、このような理解を、 のものの自己展開も、 れわれに容易に理解され、また対象的にも解決されることになるのである。したがって、 在そのものにおける必然性が、 現実性に転化されるということになる。 このような客観的な事柄と一致するかぎりにおいて、概念的思惟といわれうるのである。 しかも、 対象自体にかかわるものとして、 の事柄であって、第三者としてのわれわれの主観的な意識の事柄ではない。ただわれわれの主観的思惟 ^ 1 ・ゲルの概念的思惟のもつこの客観的実在性の面を重要視することが、今のわれわれに必要なの われわれの主観的意識に現実化され、真に主体的なものとなるということを、 われわれによって概念的に思惟されることによって、 われわれに要請しているものとして、ヘーゲルの次のような例解を特に挙 「具体的で肯定的なもの」(§ 158, Z.) と理解されねばならないのであっ いいかえれば、 概念的に思惟されたかぎりにおいて、 かえってこの思惟 またこの移行の必然性 かくて、 客観的実在そ いみする。 対象的 以 前 の悟

わ

にすでに植物全体をふくんでいる。 概念の段階に相当するものは、 という風に解されてはならない。これは、 発展は、 「概念の運動は発展である。発展は、すでに潜在していたものを顕在させるにすぎない。 植物の諸部分である根や茎や葉などが、非常に小さい形であるが実在的に、 有機的生命である。 といっても、 いわゆる〈箱詰の仮説〉であって、その欠陥は、 それは観念的にふくんでいるのであって、 かくして例えば、 植物は胚から発展する。 胚のうちに存在している、 したがって、 観念的にのみ存在 自然においては、 胚 は、 そのうち その

体系の図式的解明

(中

(梯

Ŧî.

(五)

げ

たいと思う。

すにすぎない、ということである」(E.' § 161. Z.)。 おいて自分自身のもとにとどまり、過程は内容上なんらの新しいものを定立せず、ただ形式上の変化を惹き起 しているものを既に実存しているものと見るところにある。他方、この仮説の正しい点は、 概念がその過

ま一歩すすめて詳しく分析しておく必要がある。というのは、それによってわれわれは、 という範疇の意味を、より正しく理解することができるからである。 ここに概念の発展ということの例証とされた有機的生命の成長について、それがもつところの論理構造を、 ヘーゲルのいう必然性

えないということが、必然性という範疇の意味である。かくてヘーゲルは、「われわれが必然的なものに要求す ば、事柄は現実的にならざるをえない」(E.-8 147) というだけのことである。すなわち、胚は植物にならざるを ているのである。 して、自己の外の他者によって媒介され定立されたものとしての必然性を、偶然的なものにすぎないとして斥け ているとはいえ、 ることは、自分自身によってそれが現に有るところのものとして有る、ということであり、 必然性と規定しているのである。要するに、「あらゆる条件――事柄自身も一つの条件であるが 性が止揚され合一されてゆくところに「事柄」自体の「活動」があるとされ、この「活動」のことをヘーゲルは 的な一切の諸「条件」の総体でもあるのであるが、この「事柄」の内容と諸「条件」の個々の内容との相互独立 的可能性にある内容としての「事柄」と呼んでいる。そして、この「事柄」は、これを顕在化せしめるための外 さてヘーゲルは、右の例証における胚のなかに潜在している観念的な植物全体を、植物になりうるための実在 すなわち、外的諸条件だけが原因となって、胚が植物になったとする因果関係は、 同時にこの媒介を、止揚されたものとして自己のうちに含むということである」(§ 147, Z.) と したがって媒介され 偶然的とい

わるべき外的必然性にすぎないのであって、真の因果的な必然性としては、胚と外的な営養的諸条件との合一で 「事柄」として原因になるのでなければならないのである。

関係の有限性は、原因と結果とがあくまで区別されていて、そこに同一性のあるべきことが見おとされている、 その成長としてのこの「事柄」の「活動」とであって、外的な偶然的な諸「条件」だけのことではない。とのよ ということは見られうる。しかし、このばあいの他のものとして媒介の根拠になるものは、胚という「事柄」と、 植物になるということが、真の因果性である。この本来の必然性においても、他のものによって定立されている という点にある」(\*153, A.)とすべきである。すなわち、胚が外的諸条件との媒介関係を止揚して自己同一的に が因果性そのものに立ちどまるならば、われわれは真の因果性ではなく、有限な因果性をもつにすぎない。この は、 相対的な外的必然性をも含めたところの胚の成長という「事柄の活動全体が、絶対的な必然性として、したが うな外的な他のものによって定立されたかぎりの必然性は、制約された相対的な必然性であるにすぎない。この いる媒介を止揚して、自分が全くの自己関係であることを示すものでなければならない。したがって、 しているが、しかし、それは必然性の過程における一側面にすぎず、必然性の過程は、因果性のうちに含まれ て最初の無自覚的全内容が、 いて、最初の自己を喪失して他のものに移行してしまったのではない。それは、むしろ最後の自己のうちにお ところで今、とのように説明したことからも明らかに察知されらるだろうように、 無条件的な現実性として、 同時に真の因果性の内容となるべきものであるが、それ自身の論理構造としては、結果としての現実性にお 自覚的に実現されているという自己同一的な目的関係にあるものとして、それは他 端的に存在する(E-% 149)わけである。 ところで、 このような絶対的な必然性 「因果関係は、必然性に属 われわれ

=

体系の図式的解明

中

(梯)

五.四

体的内容が顕在化せざるをえないという客観的な必然性の過程において、顕在化しようとする主体的な目的が実(タ) 面において合目的的な活動 でなければならない。いいかえれば、外的諸条件と事柄との総体のうちに潜在する全

現されているわけである。

- 2 についてヘーゲルは次のごとく述べている。 ここに述べた 客観的には作用原因 「諸条件の総体としての根源的事柄 Ur-sprüngliche Sache すなわち原因 Ur-sache」は、このようにし wirkende Ursache であるが、主体的には目的原因 Endursache であるということになる。これ
- れ自身のうちに規定性を含んでいるものとして定立されている。・・・・・ ある。 わち本来の姿を保っている。こうした自己保持によってはじめて、 真に根源的なものは、 れている結果を、自らのうちに含んでいるものとして定立されているのである。 事柄にすぎない。 その根源性を喪うものとして現れる。原因が結果のうちで始めて原因であり、自己へ復帰するということは、単に潜在的な 移行することなく、自己を保持する。すなわち目的は、自己自身のみを結果するのであって、 作用原因は、また顕示されていない盲目的必然に属する。だから、それは、その他者へ移行し、被定立有のうちで、 「目的原因としての目的と、単なる作用原因、すなわち普通に原因と呼ばれている原因との区別は、 言いかえれば、われわれがそれを見いださなければならないものにすぎない。目的は、これに反して、そ、 いいかえれば、 したがって目的は、 因果関係のうちではまだ別なものとして現 存在するのである」(E-8 204 終りに 作用のうちで他のもの おいて きわめて重要で

事柄全体としての未展開の観念的な内容、 的的でもある、という論理構造をもっていることを、われわれは見のがしてはならないことになる。すなわち、 そこで、われわれが必然性というばあいに、これが一面において因果的であっても、 いいかえれば胚のうちに潜在する無自覚的な全体が、すなわち目的で 同時に他 面 にお いて合目

ぎりでは、盲目的なものと考えられやすい。このことについてヘーゲルも述べている。 ある。にもかかわらず、この全体としての内容の自己展開の過程としての必然性は、この目的が顕在化しない カュ

い、とのような必然の過程を盲目と呼ぶ。これに反して目的は、 条件の存在から始まる。……そこで人々は、 「必然の過程は、相互に全く無関係で何ら内的な関連をもたないように見える個々別々の諸事情および諸 かくかくの事情および条件から全く別の或る現実が生じたと言 あらかじめ意識されている内容であるから、

れたかぎりにおいては、必然性は、表面的には単に因果の過程に見えるにしても、 段階において即自的に存在していた、と考えられうるわけである。ヘーゲルも「必然性は、概念的に把握されな われわれは注意をしておくべきであろう。すなわち、概念の段階において顕在している目的活動もまた、必然の ある。しかし、ここでは、その逆の意味としての「必然性は、即自的には概念である」(§ 147, Z) ということに、 そのかぎりで自由な運動であると言わなければならないであろう。このいみでヘーゲルは、さきにも引用してお 展するかぎりにおいては、 V たように、 て目的実現の過程でもある、 かぎりにおいてのみ、盲目なのである」(§ 147, Z.) といっている。かくて以上を要約すれば、概念的に把握さ このように原因としての事柄全体の内容が、意識され、したがって予め規定されていて、この規定どうりに発 「概念は必然性の真理であり、そのうちに必然を止揚されたものとして含んでいる」といったので かかる内容の自己展開は、もはや必然の過程でなくて概念の合目的的な、したがって、 ということを知っておかねばならないのである。 これは同時に、 その裏面にお

さて、ことで上述のことを認識論の領域に移すことにして、先きの『資本論』における上向的叙述の方法につ

五六

のみに る論 囚われていることをいみする。 である。 ٤, とになる。 理 としてしか把握できていないことを、 にとどめることなく、 的な理由を具体的に開示するために、 0 目 V して悟性的な思惟であってはならず、 いうばあい、 由 概念的思惟を継承したものでなければならないということができたのであった。いいかえれば、それは、 的としたところの、 . T が、 |理的根拠もまた、ここで解明されえたというわけである。ところで、多くの経済学者が上向的思惟の必然性 の問 .かかわるだけでなく、さらに*、* このことは、 本節において始めて、 題に帰るならば、 かくて、 これが概念的発展の一 前節において、 絶対的必然性 その他の契機としての合目 必然性のある思惟のことであった。そして、このいみにおいて、 この上向的思惟こそは、まさに、 積極的に述べることができたというわけである。そこで、 を われわれが、 契機にすぎないことの認識を欠いでいるため、 このばあいも、 7 かならず理性的に自己運動する主体的な思惟でなければならない、 その ルクス主義経済学の方法論的研究の現状と認めないわけにはゆか 内容の事柄から主体的に見ることを知らないところの悟性の 上向的な方法の過程を目的実現の過程と見てきたことにた 的的な思惟としても同時に分析しなければならない、 この絶対的な必然性を、 資本制社会の全体的内容を概念的 外から眺めて相対化 ただに、 また、 われわ この必然性の それが、 に把握することを れは、 し外的必然性 というこ ح 立場に ない とい Ō I けっ 契機 積 ゲ 5

事柄が 的思惟 如何にして自己展開するかの合目的性の契機を、 の必然性ということについては、 この悟性主義的な、 したがって客観主義的な偏見を克服するためにも、(3) これを内から主体的に見るための概念的把握にお ことさらに強調してゆかねばならないことになるであろ われわれは、 V て \$ 7 内容としての ル ククス の上向

て説かれた彼の論理学-とするのである。もちろん、ここでアリストテレスを問題にしようとするのは、 う。そして、このことのためには、われわれは、ヘーゲルを超えて遠くアリストテレスにまで溯ることを、 ―今日の形式論理学へ発展したもの――ないし範疇論についてではなしに、真理が何で 学問研究の機関 Organon 便宜

あり、それが如何にして認識されうるかを説いた形而上学における彼の実体論ないし運動論についてである。 3 や客体に外的に対立することをやめて客体自体の本質と一致し、ここに真理は実現するのである。 機としての客観性だけを抽象して、これだけに固執する悟性主義は、それだけの一面性にある認識主観そのものとして、 自己の内容としたところの、 の立場から理性の自覚の立場に転化したことをいみする。そして、この理性的立場にある主観、いいかえれば客体の内容を 義と相表裏している同一のものである。ところで、この一つの主観主義にすぎない客観主義なるものも、 いかえれば客観的法則を公式的にしか把握できない主体として、一つの主観主義にすぎない。すなわち、客観主義は主 よって反逆されるほかないからである。しかし、害悪を流すにいたらないにしても、思惟様式として誤謬であることでは、 認識論的に、 それぞれ固有の外的対象を前提としてもっているので、哲学の領域に見られるような害悪を流すことを免れている。 主観と客体とは外的に対応するが、主体と客観とは内的に一致するという関係にあるように考えられねばならない。 たとえば経済学者が公式だけの主観で現実に望んで自己満足しているとしても、現実そのものの新たな発展に 主観はその対象に客体をもつが、この客体の内容としての客観性を把握することによって、主観は、もは 主観を契機としてもっているにしても、主観だけのものでないことは明かである。むしろ、主体の他の契 すなわち客観性のある主観のことを、 わたしは主体と呼んでいるのである。したがって図式的 これは、外的反省の悟性 特殊科学者のば 観

あって、概念すなわち理性によらねばならない、とする点で、 変動する事物のうちに不変の真理 (=アイドスないしイデア)を認識するには、 アリストテレスはプラトンと同一であること、 感覚ないし知覚では不可

。資本論』体系の図式的解明

(中)

(梯

五七

(五七)

Ŧî.

切が、 とする。そして、この潜在的な形相の概念のうちに、成長のための動力も目的もいみせしめているのである。 しては、 頭脳に予め描かれた表象としての形相因、 つを挙げている。たとえば人が何らかの制作をなすばあい、素材ないし原料としての質料因、 の引例によって説明するならば、 立したのであるが、この運動の成立するための原因として、質料因、 物のうちに内在せしめた点で異なる、という哲学史的事実は、 を個物に内 識とが対応せしめられていたのにたいし、 四つの原因が分析されうることに問題はない。 質料因であるにたいして、 プラト 質料因と形相因とに限り、 .在せしめることによって、それを個物の変化と無関係のものでないとしたところに、 ンにあって、 実体の世界と生滅の世界とは截然として分離され、それぞれに概念的認識と感覚的 その形相因はアリストテレスによれば胚に潜在する樹木の形相 樹木の成長のために種子の胚が摂取すべき営養物質が、ないし外的諸条件の一 動力因と目的因とを形相因に帰一せしめている。 道具、 アリストテレスは、 だがアリストテレスは客観的な自然現象を説明するイデア論と 技術などの動力因、 周知に属する。ところでアリストテレ 概念的に思惟せらるべき実体を、 および何のために制作するかの目的因など 形相因、 動力因、 これをヘーゲ 目的因 制作に ない 彼の 知覚されうる個 Eidos jν の窮極 運動 スが からのさき かかる人の である 論 因 実体 が 成 几

切 1 ス 概念についての原型を、そしてまた、 て実体は実現せられるとする。 つ運動が、 トテレ くしてととに、 ・スの 質料と形相との二要素からのみ成るとし、前者から後者へ進むことが運動であって、この運動 運動論において見ることができるであろう。 われわれは、 したがって実体の未展開の状態が質料であり、 ^ 1 因果的必然性そのものが合目的活動であるという思想の原型を、 ゲルの必然性を構成する三つの契機としての「条件」「事柄」「活動」 ただアリストテレスにおいては、 その展開されて完成した現実の 自然現象としての ح のアリ ĸ 0

て強調されていると、 して現に有るにいたっている」ところの現実態ないし顕勢状態にいたるという運動自体が、 けでなく、 状態が形相であって、 さらに、 ح われわれは見ることができるであろう。(4) の形相もまた同時に、 しかも、 この質料から形相への因果的必然の運動において合目的的を見ることができるだ その可能態ないし潜勢状態から、 それが 「有り能うところのものと 目 的 論 的なものとし

4 て ある 般者の物質的自覚」、 以上のアリストテレスの所説については、 「潜在的形相」 の思想については、 および、 「補説その三、 拙著 歴史的統覚」の 簡単に波多野博士の 『資本論の弁証法的根拠』「補説その二、歴史的自然」の Ī 『西洋哲学史要』に拠った。 「労働過程の歴史的統覚」を参照されたし なお、 Ī 「弁証法的 述べら

必要はないのであって、ただ、 カュ Ļ ここでわれわ れは、 因果的必然性には、 ァ ij えト ・テレ ス の目 的論 その内容として合目的的運動を含んでいるというへー 的な形 而上学にたいするへー ゲ ル 0 継 承関係を分析する ゲル

的 立せざるをえないであろう。 によって把えて、 象においてにせよ社会現象においてにせよ、 思想を、 必然性の内容としての より深く理解するために、 その内容を内面から主体的に見ることのできない悟性の立場では、それは、 合目的性もまた、 iな因果律として、 アリストテレスにまで溯ってみたにすぎないのであった。とにかく、 およそ必然的な運動を構成する因果関係を、 ヘーゲルのいう有限な外的合目的性となって、定立されるほかはないのであるが、この機械論 その外面的な形式だけ ヘーゲ 相互 的因果律に に外的に対 ルのいう外 自然現 たい

れ自身のうちに自己の規定をもっているのでなく、 ここに外的合目的性とは、 目 的 論 的関係の直接態、 その外にある目的のために使用され消費される手段にすぎな ないしは、 その外面性における姿であって、 事物は、 そ

資本論』体系の図式的解明

五九 (五九)

認識の進行 間的契機を賦与して理解するばあいに、この論理的な自己展開は歴史的な自己展開ともなりうるところの概念的 ıν のでないことは、 による例証が必要であったわけである。 うとするのが、 ということの概念内容である。 立関係におちいらないまえの、 機械論的因果律の立場から批判の対象になったものであった。このような機械論的因果性と外的合目的性との対 いと考えられる」ところの効用の見地をいうのである。 . の 性にあるところの内的な合目的性から見られたところの、必然性の運動について、その論理構造を明かにしよ 概念の発展の思想を継承したかぎりのものとして、 いうばあいのこの外的合目的性こそは、 マEの(I)は、 これが具体的解明を目指して、 は、 本節の意図であった。そこで、これを具体的に解説するために、 くりかえして説くまでもない。 したがって目的論的にも理解されねばならないのであるが、 『資本論』の上向的叙述におけるマルクスの思惟の必然的運動であって、それがヘー すなわち、 両者の本来の同一性による統一こそが、 ところで、これを今、 シェ 形式としての因果性にたいして、内容として区別されながらも、 1 近世の目的論そのものとして、 マEの(Ⅱ)以下による論述が、 商品から資本への概念的思惟の必然的な自己運動 単に悟性主義的に因果関係によってのみ理解さるべきも 何かのために役に立つとか、 図式に表現すれば、 われわれのここで問題にしている必然性 同じく近世の科学によって、 とれ その内的合目的性の契機のみ アリストテレスないしへーゲル シェ からの課題 人間は神のために存在する I マE(**Ⅱ**)の(1)となる。 である。 これに時 なお その 司

5 あえず前掲拙稿「歴史的現実と社会科学方法論」を参照しておかれたい。 この論理的なものと歴史的なものとの関連については、次号の後節にお いて別の角度から論及する予定であるが、 とり

さて、 種子の樹木への成長は、種子と営養物質との因果関係を媒介した合目的的活動であるが、 この合目的

的

K, のことの理解を容易にするために うまでもない。とすれば、このことは、また同時に、樹木として完成された形相の方が、 実体は、 によっても、 だけでなく、 あって、最後の段階で急激に潜勢としての種子が顕勢としての樹木に質的転化を遂げるというのでないことは言 いて見るとき、それぞれの程度で種子は樹木に成っているのであり、 図式もシェー 論理構造にあるわけである。 品概念は資本概念の潜勢態のことであり、 資本への論理的発展においても、 とである。要するに、出発点と到着点とは同一の実体でなければならないのであるが、この点、(1)の商 ことであり、ヘーゲルによれば、種子に潜在する未展開の観念的な樹木が展開された現実の樹木になるというと 活動だけとしては、それは、 一刻一刻と、この成長の方向とは逆の方向に実現されていった、というようにも理解することができる。こ 種子からの成長の過程において、 資本概念の全内容は商品概念のうちに初めから未展開の潜勢態として含まれており、 資本関係の具体的展開としての階級的矛盾は、その萠芽形態を商品においてもっているということ マCのとおりに理解さるべきものである。ところで(Ⅱ)の(1)のばあいであるが、これは、 このことについては前節において詳説してきたとおりであるし,したがって(I)の アリストテレスによれば、 シェマ(Ⅱ)の(2)を試みに見よ。 同一の構造にある。すなわち、商品概念は資本概念のエレメントであるという 潜勢から顕勢へと量的に変化しているのであるが、その 逆に資本概念は自己展開の完了した商品概念である、 種子における樹木の形相の可能態が現実態になるという 顕勢は潜勢に少しずつ入れ替っていくので 種子からの成長ととも といわれるべき したがって商 刻 刻にお 樹木の 品 から

ゆくということであろう。 れわれ人間の生命は有限であり、 したがって、われわれがaなる老境まで生き延びたとき死が直ぐそこに待っているこ 死が約束されており、 したがって、 生きてゆくということは死に接近して

"資本論" 体系の図式的解明 (中)

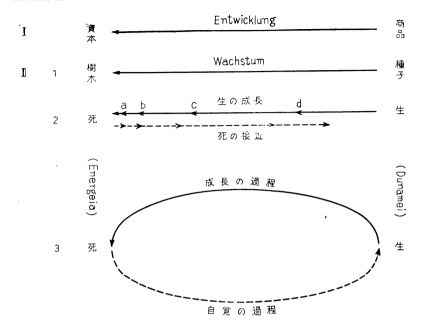
(梯)

わけであるが、このような人生観における き方こそが人生を高貴なるものになしらる

いいかえれば、

つねに死を覚悟した生

(关三)



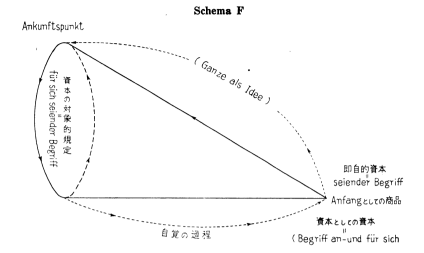
じめて真実の生き方が成就されうるのであ 生あるものは必ず死なねばならぬ、という と判断せねばならない。とすれば、さらに において始めて予感した死は、 とに誰しも諦めざるをえないわけであるが、 なる段階においても喪わない このような自覚を、 われわれは、 た瞬間に死の可能性にあったことの自覚を、 て接近していたし、ついには、すでに生れ dまでの青年期においても死は可能態とし しているはずであり、そして、 からaにまで生きる期間においても、 dからcまでの間においても、 もたざるをえないであろう。 われわれの生涯の如何 かぎりで、 cから りま bまで接近 同様だ は

し終結するのでなくて、この完成において、すでに再び出発点に帰っているものとして、との運動は完了し終結 が、この前進は、これが同時に顕勢から潜勢への後退をいみしたかぎりにおいて、一方的な方向に遠ざかるだけ 生の完了であると見れば、われわれが生れた瞬間から生き延びてゆくということも、 の(Ⅱ)の(3)のごとき円環にならなければならないわけである。そこで、これを前節のシェー に相違ないとしても、 本の概念内容の全体を円環で描いておいたが、この円環の実現されるのは、 0 Хa K なければならぬ。死が生の完了であるということは、生きたものが死んでしまったというだけのことでなく、死 とのような自己完了的な円環は、 前進の目的が到達したことによって、いいかえれば到達点に達したというだけのことによって、 のものでなくて、 勢と顕勢との両極の間における量的変化だけが問題として表示されているにすぎないからである。 生即死の弁証法は、ここでは問題にしないこととする。というのも、(6) したことになるのである。すなわち、「終りにおいて初めの、すなわち本来の姿を保っている」といういみでの、 シェー おいて生が完うされた 同じ論理構造である。 マDの図形もまた訂正されねばならないことになろう。すなわち、上向過程の最後の到達点としての資 形相が、 逆の方向に接近してくるものとして、一つの円環を描くものでなければならない。 描かるべき円環は、 その未展開な潜勢態からその顕勢態にまで前進していって、さいごに完成することである ―良き死に方によって生れ効いがあったという意味で――ということでなければなら これを図式化したものがシェーマ(Ⅱ)の(3)である。 およそ目的論的運動なるものが持っているところの固有の論理構造であるとし 上向の出発点への復帰を表示せしめるものとして、 図式(Ⅱ)の(1)にしても(2)にしても、 この上向過程の終結においてである そのかぎりにおいて、 樹木が種子から成長すると 本節の マDにおいて描け この運動 すなわち、 シェ が完成 l 死は 前節 7

資本論』体系の図式的解明

**争** 

(梯)



ば、シェーマFのごとくになる。

6 側 こでは、概念は魂として肉体のうちに実現されている」とし しようと絶えず待ちかまえているのであっ して合目的々であると考えるべきことは勿論である。 て、これらの二つの側面の生ける統一としての生命が全体 ある個体である。 生命あるものであり、 て、として、次のように述べている。 態を自己のうちに定立することによって、いまや即自的に、 この力は、 るかぎりに 面 たいする不断の戦いである」(**§ 219, Z.**)。このように 分離の可能が、 「肉体から魂が離れさると、 生命としての理念のうちにおける、 魂と肉体とが分離しうるという規定をもっている。 1 外的な客観性を自己に同化し、 異っ 有機的な肉体のうちで自己の必然性の過程を開始 ル おいてのみである」(E.-% 216)。 た構成要素であるのは、 K おいては、 生命あるものの可死性をなしている。 有限性は、 また、 「直接的な理念は生命であり、 ここでは理念が直接的であるた それの直接性にしたがって生命 客観性の力が活動しはじめる。 かくして実在的な規定 生命あるものが死んで 魂と肉体との二つの て、 「生命は本質的に 生命は、 したが すなわ しか それ

は ける生即死の弁証法であるが、それは類の過程の弁証法として、なお客観的な見方である。 ありながら、 類 その場所的契機の向自的な自覚によって、さらに主体的に把握さるべきものである。 -種属) 直接的な個を支配する力であることが証示されねばならないからである」(**§ 221, Z.**)。 直接態においては、ただ個体としてのみ現存するという矛盾」にある。だから、 すなわち実体的普遍である」(\*220)という自己関係をもつ。そこで生物は、 われわれとしては、 「即自的には普遍者であり 「生あるものは死ぬ。 ――これがヘーゲ この弁証法 んにお 死にお 類で

自覚の過程を表示する破線を延長して、出発の端緒としての出発点から到達点にまでに到る円環を描くとすれば、 的なものとして、完全な具体性を獲得することになるのである。そして、このシェーマFとして新たに描かれた 上向の出発点における即自的資本としての商品において自覚されたとき、 ぎり概念としては単に未だ向自的にとどまっているにすぎない。この対象的に規定された資本の概念が、 これがヘーゲ すなわち、 上向の到達点においては、資本の全体的内容は、ただ対象的に規定されているだけであり、 ル的に考えられたかぎりの、 すなわち理念としての、資本 資本概念は始めて即自にして且つ向自 ―このように言いうるとしてであるが そのか 最初

ものであることの認識が、 とでは、 の体系としては後節に分析的に解明されるとおり、 ーゲルと同じく理念として発展的な過程性にあることになり、この過程的なることを、 していることになろう。 学的体系を成立せしむべき思惟の円環運動なるものが、端緒に復帰することによって始めて描かるべき しかし、 ここで予かじめ注意されたわけである。 このような理解は、 シェーマFとは異った図式になるのであるが、とにかく、こ あくまでヘーゲルからの単なる類推であって、『資本論』 上向を表示する実線が

の全体的内容にあたるであろう。そして、このばあい、資本の全体的内容の表現としてのこの円環的体系は

『資本論』体系の図式的解明(中)(梯)

りで彼の全哲学は体系的であるというわけであるが、 したがって、 念の、したがって概念的思惟のこの必然性が、 るをえない必然性にあるのであって、 理念の一契機にすぎないものとして、この理念の要請として自らに照応する実在性を自分自身によって賦与せざ である。すなわちへーゲルにあっては、これも既に第三節において述べておいたことであるが、概念は、それが に言えば、 哲学固有の意味をもってくるのである。 ゲルの概念的運動ということを、概念的思惟の領域にかぎるばあいは、その円環としての論理構造は、ヘーゲル として、われわれが予め理解しうるための準備が、 展開するというばあい、そこに見られる因果的関連は合目的的な発展によって貫かれている、という以前の指摘 いということの指摘がなされたわけである。 このことの理解は、 ここで想い併せるならば、 これによって、 概念的思惟が必然的に円環運動をすることによって始めて、 アリストテレスの潜勢から顕勢への目的論な発展の理論を、一歩すすめて思弁的に解明してきたので 理念をもって哲学の対象とするヘーゲル哲学は、全体として円環的運動として展開され、 不可能なことではない。 われわれは、 ヘーゲルの概念的発展も、 実在から離れて形式的に存在しうるものではありえないものであった。 およそ合目的的発展がその論理構造としては円環運動を形成せざるをえな いうまでもなく、それは学的体系性という重要な意味をもつてくる。(?) しかも、 円環運動をなし、そして学的体系をなす、とされているのである。 上述来の分析で成就されえたわけである。ところで今、ヘー さしあたり『法の哲学』における次の言葉によってだけで ヘーゲルの概念的運動の発展が、その必然性によって自己 またしたがって円環運動をせざるをえないはずのもの それが体系的でありうるとされているの そのかぎ 逆

<sup>「</sup>理念は、 それが端緒においては、 ただ抽象的概念にすぎないからして、 つねに自己を自己のうちに分岐

定に合致するのである。」―― ゆえに、概念が或る新たなものに到達する、ということはできない。かえって、最終の規定は、 るのである。 むしろ、それは常に自らにおいて専ら豊富になってゆき、かくして最初の(貧しい)規定が最も豊なものにな し発展的に規定してゆかねばならぬ。しかし、この端緒的な抽象的概念は、けっして抛棄されるのではなく、 かかる過程を経て、 最初の単に即自的に潜在する諸規定が、その自由な独立性に到達する。 再び最初の規

そして、またヘーゲルも、 初の貧しい抽象的規定が、自らに照応する実在性を自分自身によって自分自身に賦与しようとする目的 解明されている。そして、ここにおける「最終の規定が再び最初の規定と一致する」という円環そのものが、 るものに到達することができない」と主張しているものと見なければならないであろう。 ていることも、 る必然性における合目的性 とれだけの言葉において、概念的思惟の端緒の問題だけでなく、 上述来のアリストテレスの運動論の分析から、われわれは容易に推察されうるところであろう。 かかる必然の過程において目的概念が自己を保持すべきかぎりで「概念が或る新たな ―のために、自らを豊にし具体化してゆくという目的実現のための必然性に根ざし ヘーゲル哲学に固有の円環的な体系の問 ーかか 『題が、 最

から、それを「閉ぢられた体系」と呼ぶならば、これにたいして、マルクスの『資本論』ないし全経済学的体系の性格は、 較において、もっとも重要な規準なるべきものである。そして、この点についても、 この問題については次節で明かにされるはずであるが、 いまここで、それらの性格の差異だけについて予め述べておくならば、 その円環運動の自己完了性のために、 完結的である。 この完結的であるという性格こそは、 目的論的な契機に由来するところのヘーゲルの円環的な学的体 ヘーゲル哲学の体系的性格が、 次号の後節で明かにされるわけである 資本論 完結的である点 の体系との比

資本論

体系の図式的解明

(中)

(梯)

完結であるか、 未完結なものとして、 および前掲拙稿「資本論の学的体系性」を参照されたし。 ということの解明こそは本稿の最後の目標でもあるが、これについては拙著『資本論への私の歩み』 「開かれた体系」とされなければならない。 マルクスにおける学的体系性が如何なる意味にお いて未

象的に固定された悟性的概念をもって、現象する諸現実を説明せんとするばあいの思惟の運動を、 ものである。 V すでに確立されている自分自身の「学問的に正しい方法」に引き揚げるいみで評価しただけのことであった。い ことが具体的に理 指摘しておいたところであるが、この継承関係についての完全な解明は、 いるかぎりで、「学問的に不十分な方法」とマルクスは見ていたのである。このことは本稿の第二節において予め ころの上向的思惟方法」 かえれば、 しかるに 批判することから、その論述を始めているのである。 いまことに予備的に理解してきたごときヘーゲルの円環的な体系を必然的に予想した概念的思惟の自己運 の真実なる方法」として展開するにあたっては、 批判的に継承すべき「学問的に正しい方法」と理解した上での立場から、理論経済学の上向的方法を、 般に経験科学を理論体系たらしめる上向的方法なるものと、相互に如何に差別されているか、 そのかぎり、 たとえば古典経済学の上向的方法にたいしては、 ル ク 、 スは、 一解されておかねばならないであろう。そしてヘーゲル自身も、 をもって、 『経済学批判』「序説」において、「近世の経済学の諸体系を成立せしめるにいたったと この解明を果すためにも、 「学問的に正しい方法」であると確かに述べていたのであるが、 ヘーゲル哲学体系を必然的に予想する概念的思惟方法なる 経験科学が、 ヘーゲル的思惟方法のもつ体系的必然性を欠いで 現象世界の背後の本質の世界に なお後節をまって果されねばならない 彼の概念的思惟方法を哲学固 この運動の方 このばあい、 . お という いて抽

右の第一の問題をアリストテレスの目的論を媒介にして予備的に理解してきたわけであるが、 思惟が如何なる意味で必然的に円環運動をなすことになるかという問題を、次に第二に、 自身の論述に沿うて、この第二の問題点に重点をおいて右の前提的問題にすすむために、 ついては本節におけるごとく単に概略的に見通しておくというにとどめるわけにはゆかない。そこで、 如何なる意味で体系であるのかといった問題を、正確に理解しておくことが必要であろう。ところで本節では、 的思惟方法との比較の問題 しかし、この前提的な問題 を解明するためにも、さらに、 経験科学と哲学との、 あるいは古典経済学の上向的方法とヘーゲル哲学の概念 その前提として、 まず第一に、 この思惟の円環運動が 次節に移ることにした 特に第二の問題に ^ 1 ゲ ル ヘーゲ 0) 概念的

## 六、ヘーゲルの概念的思惟の円環運動

V

演繹によって特殊化してゆく上向的思惟の方法を、 向の出発点としての具体的現実を説明しつくしうるか否かの検証の過程としての、 あいには、 の第三節で述べたこと―― 近世に発生した経済学にかぎらず、一般に経験科学において、 普遍的な諸規定を抽象し、これを悟性的に固定して暫定的な真理と認めた後に、この仮説が果して最初の下 その下向的な帰納的分析によって、 貨幣、 価値、 「十七世紀の経済学者たちは常に分析によって若干の規定的な抽象的一般的諸関 等々を発見することに終ったのであるが、これらの個々の契機が多かれ少なか 直観と表象との対象としての「現実的出発点」たる具体的現実か 採るほかはないのである。 理論的にして体系的な叙述を始めようとするば マル **ルクスが** 悟性的な抽象的普遍性からの 『経済学批判』「序説 れ固

六九 (六九)

『資本論』体系の図式的解明

(中)

(梯)

ことによって、 然的思惟の方法にも正しい方法論についての自覚が秘んでいる」と指摘しているのである。 であると賞め揚げたのにたいして、 定され抽象化されるにいたるや否や、労働、分業、 したものである、 しての蓋然的な検証の意味をそのままに継承したものでなくて、 ついての叙述を取りあえず分析的に吟味しておいたが、 いし体系化のための方法にたいするマルクスの右の評価の意味については、すでに本稿第二節において、 った。ところで、 共通する理論的体系化の方法を、 世界市場にまで上向してゆくところの、 かえって一歩すすめた内容的な理解を読者に期待せしめることになりそうである。そこで、この とするわたしの主張は、 近世の経済学が理論体系をもつためのこの上向的な方法を、マルクスが「学問的に正しい方法」 特殊な一つの経験科学としての経済学に適用して述べたまでのものにすぎなか ヘーゲルは むしろ右の体系化の方法についてのヘーゲ 経済学の諸体系が始まった」ということー 「かかる方法は蓋然的な方法というほかはない。 欲望、 マ ル 交換価値のような単純なものから、 クスの上向的思惟は、たとえば古典経済学のそれと Ī ゲ ル の理性的な概念的思惟 ル の評価を一そう深く知る は、 経験科学の理 国家、 しかし、この蓋 経験科学一般に を批判的に摂取 諸国 それに 民間 論 化

(E.- 10, A., G. L.- S. 62.)と評価するのである。次に内容的に、 る以前に認識しようとすることは馬鹿げたことだ」から、 味しようとしたカントの無意味な努力を斥けている。あたかも「水に入る前に泳ぎを習うとするように、 nur mit einem hypotetischen und problematischen 1 ゲルによれば、 右の蓋然的な方法は、まず第一に、 神や事物の認識にとりかかる前に、 理論的科学は、 Wahren ―これが大切なことであるが 思惟を始めて見るという態度を示している とにかく仮定的な蓋然的 ――このような理 その認識能力 な真 からで

評

価

の理

由を、

ヘーゲル自身から直接に聞くことにしよう。

理であるならば進行の最初においても真理であったはずであるにしても、この最初の真理は、 !理的進行の結果にしか現れえない、ということを前提している。ところがこの前提そのものには、 的思惟においては、 客観的にみれば必然的でなく、 これが如何なる方法で進行するかは別として、絶対に真なるものとせられるものは、この また主観的な面からみれば未だ認識されていないものである」(G. 最初のものである

また、 であるかをヘーゲル自身から聞くことが、次に必要なことになってくるであろう。すなわち、彼によれば、 われには、ヘーゲルが理論科学のなお悟性的な上向的思惟に秘むとしたところの、 がないかぎりにおいて、一般に経験科学は、その下向の分析過程においてのみならず、その上向の演繹的思惟も 62.)という思弁的な意味を秘めている、とヘーゲルは評価するのである。すなわち、この思弁的意味の自覚 トライ・ 工 ンド・エラーの探求の過程でしかありえないのだ、と注意しているのである。そこで今、 思弁的な意味が如何なるもの われ

学諸体系の上向的方法を批判する今のばあいに、まさにこの思弁的意味の自覚こそが最も必要なものであるとい たいするヘーゲルの批判の原理となるものでなければならない。したがって、われわれにとっても、 gründen なのであって、この基礎づけによってはじめて前に出発点とせられたものが、単に勝手に仮定された というのが、ここにいう思弁的意味のことであるが、この思弁的意味は、 ものでなくて、 ルとしては次のように主張してのことであったのである。 「哲学においては、 実際は一面からいえば真理そのものであり、また一面からいえば最初の真理である」、 とすれば、 前進 この点で既にへー Vorwärtsschreiten はむしろ後退 Ruckwärtsgehen であり、また基礎づけ ゲルは、 マ・ル・ クスへの途をつけていたことになるであろう。 「結果がはじめて絶対的根拠として出てく 理論科学における上向的思惟方法に

『資本論』体系の図式的解明(中)

さが、 あろう。かくてヘーゲルは、概念的思惟の進行過程の論理構造について、次のごとく述べえたのであった。 も貧しい内容のものであるというだけのことで、だからといって真理でないとされるべきものではない。その単 あって、したがって、この端緒が既に真理なのである。ただ端緒の真理であるかぎりにおいて、無規定であり最 なものなとでもない。その進展は、 にしても、との進行が、その端緒的真理の基礎づけの過程であり、自己論証の過程であることは、 純な内容が自己のうちの潜在的諸規定を自ら展開してゆくという必然性が、思弁的思惟の進行過程である。それ を持ってきて勝手に前提として立てておいて、後で進行過程を吟味してみて、これを端緒としてきたことの正し の端緒は、単に任意のものや一時的に仮定されたものというようなものでもなければ、また任意に現象的なもの やっと証明されるといったようなものでもない」。 との思弁的認識の進展は、 事柄と内容そのものとの本性によって規定されるのでなければならない。そ 暫定的というようなものでもなければ、 ---すなわち、 思弁的思惟そのものの直接態が端緒で また蓋然的なもの、 仮説

出されたものである。すなわち、 見ないわけにもゆかない。この点から見ると、最初のものがまた根拠であって、最後のものは、 「他面ではまた、 gebracht wird である、ということが肝心な点であることを、われわれは認めざるをえない」(S. 62)。 るのであるから、 なるものは、この根拠に依存するものであり、また事実、端緒はこの根拠によって産み出されたもの 運動の根拠としてその復帰点であるものが、導き出されたもの、その結果 Resultat であると この根拠こそ、 根拠 Grund への、 最初のものから出発して、正しい推論によって根拠としての最後のものに到 (根拠づけられたものとしての)結果である」(S. 63.)。 根源的なるものと真なるものとへの復帰 Rückgang であって、 自明のことで かえって導き hervor しかし

自己完了性こそが、ヘーゲル哲学に固有の体系性をなすものであるが、この円環運動をさらに分析的に規定して、 真理が根拠となって最後の真理を導き出していく過程として、それ自身のうちで円環運動 のうちで円環運動をなしているということである」(\$.61.)と言っている。そして、 この概念的思惟 にとって根本的なことは、単に直接的なものが端緒であるということではなくて、むしろ学の全体が、それ自身 のが最初のものである」という円環を描いているがゆえに、常に完結的なのである。そのいみでヘーゲルは のでなくて、この進行自体が、その過程の如何なる点においても、 直線的な進行は、 すなわち、端緒は、そこからの思惟の進展において最初の真理であることが論証されてゆくわけであるが、こ v 最初の真理が到着点における最後の真理によって根拠づけられるだけでなく、 かえれば、 概念的思惟の直線的な進行は、或る特定の現実に到着したことによって完結する 「最初のものが最後のものであり、 Kreislauf の円環的な をなして 最後のも 最初の 学

面性、 在しているものである。しかし端緒は、また、この進展を経ることによって、それが端緒としてもっていた一 展開のうちに現存し、自己を維持しているところの基礎であり、後続のそれぞれの規定のうちに何時も必ず存 るばあいには、その推移は、また再び止揚されてしまうのである。それゆえに哲学の端緒は、 き出されるということにあるのではなく、また全く他のものに推移するということでもない。そんな推移の起 て端緒をなすものは、後続の全過程の根底に存し、それから消えさることはない。進展は、単に他のものが導 すなわち一般に直接的なものであり抽象的なものであるという規定を、失う。 端緒をなすものからの進展は、 ただ、この端緒の規定そのものの進行であると見られるから、 かくて端緒としての直接 あらゆる後続の したがっ

"資本論』体系の図式的解明 (中)

ーゲルは次のごとく述べている。

緒のうちでは本当に認識されていないものであり、学が始めて、しかも学の全展開によって始めて、 全な内容に充ちた、 同時に媒介されたものでもある、ということによって、学の進展が描く直線は円環となる。 認識 その出発点においては、まだ未発展のものであり、無内容のものであるから、それは、 ―また始めて本当に基礎づけられた認識 ―となるということが云えるのである」 同時にまた、 端緒の完 媏

(S. 63-4.)°

そとで、との主張にしたがって、端緒の問題についての一そう突きこんだ理解は後節に譲り、こことでは概念的(1) ゲルの数個の文章によって、この論理構造を図式化すれば、シェーマGのごとくに描きうるであろう。 思惟そのものの論理構造を、より立ちいって吟味することに重点をおかねばならないが、 いうことは逆に自己完了的な思弁の世界から自ら決っていることである、とヘーゲルは主張しているのである。 すなわち思弁哲学における最も重要なことは、その概念的思惟の運動が円環的であり、 したがって、 かかるいみで体系的であるということであって、この円環運動の端緒が何であるべきかと 自己完了的であるとい 右に引用してきたへー

(1) 以上のヘーゲルからの引用は、 学の端緒にせざるをえなかったかの主体的理由を、 で学としての経済学の端緒である、というように理解するだけにとどまるならば、マルクス自身において商品を如何にして この規定をマルクスの経済学に適用して、商品は、資本の直接態として、最も単純にして抽象的なものであり、そのかぎり 弁哲学の世界のうちにあることが前提になっている。 述からのものであるが、それらの引用文の中で見られるとおり、ヘーゲルの学の端緒についての規定は、いうまでもなく思 主として『大論理学』第一巻「有論」の「何を学の始めとなすべきか」という冒頭の論 解明しえたことにはならないであろう。 したがって、 思弁的思惟の直接態というだけの規定である。しかし、 この点については、

て問題にせざるをえないので、

ここに註記して、

これだけの注意を予めしておきたい。

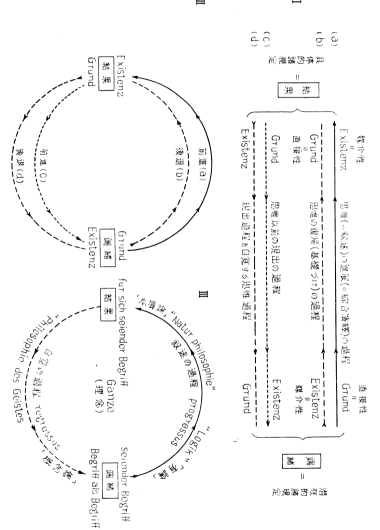
ない。 て、 あ しての後退の過程は、 の思惟過程の二つの契機にすぎないということは、 Progresuss 時に基礎づけの過程(b)である。ヘーゲルは、二つの過程のこの同一性の関係を、 してゆく過程でなければならない。すなわち、 あるからして、 そして、この状態こそは思弁的思惟の直接性の状態であるが、そこから自己運動を始めて、 ものであるが、 べてみたものである。ヘーゲルの思弁的思惟の進展は「事柄と内容そのものとの本性によって規定され」て 的に自己展開してゆくことが、 全く展開されていない潜勢態として、 い端緒は、 すなわち、 進行ないし前進の面を表示する実線と切り離して図示してあるにしても、これらの両面ないし両過程が同 そこから演繹的に進展していって具体的諸規定を実存せしめるにいたる前進の過程とは、 しかし真理は、 即後退 その図式(Ⅰ)は、 概念的には無規定ではあっても事柄の全内容の直接態であるからして、 思弁的思惟 その進展の出発点にあっては、 Regresuss と呼んでいるのであるから、 それが基礎づけとして根拠への復帰であるかぎりで、 事柄の具体的諸規定の全部が綜合的に展開されつくされる到達点においてこそ、 の進行の一歩一歩は、 概念的思惟の進行を直線的に表示したばあいの論理的意味を、 概念的思惟の進展過程である。これを実線で図示しておいたのであるが、 無規定、 概念的諸規定の漸次的な自己展開という演繹の過程 無内容であるとするのが、 その到達点において顕わに現実化される具体的諸規定が 最初の抽象的な真理が最後の具体的真理に一致することを論 説明を要しないであろう。 図式(I)において、 ^ 他方の契機、 ーゲルの端緒についての規定である。 しかしこのばあい、一 復帰ないし後退の 進行即復帰、あるいは前進 真理であることには問題 すなわち、 事柄の全内容を規定 四つに区別して並 その方向は同 面 a 方の契機と 端緒を根拠 を破線とし 現実的で は、 とのば ・まだ 同

したがって直接性と媒介性との関

そこにおける根拠とそこから導き出されたものとの関係は、

係もまた、転倒されていると考えねばならない。

方向は、 破線で示されている今一つの後退の円環運動の全体をも併せ含めて、これをもって叙述過程の全背景的論理と考 叙述の過程であるとすることに問題はないが、この叙述の背景として考えるべき論理を、 また、 要なこととして指摘しているのである。そこで、この思惟以前の実存的な根拠から端緒が現出していく過程(c) うヘーゲルの論理にしたがって、二つの前進と二つの後退とを結んで円環に描くと、図式(■)となるわけである に、思惟以前の現出の過程は、 そこからの媒介的帰結との位置関係を、その同一の進行方向において転倒しているわけである。 過程と同じ破線で表示するならば、ここでも、 のものによって、 せしめているという、 さて、 最初のものが最後のものであり、最後のものが最初のものである」という構造が円環運動をいみしているとい ところでヘー 点線で表示し、 復帰の過程も自覚の過程とは逆の方向において共に後退している、 この図式(Ⅱ)において、 結果から端緒へというように逆になるが、実存的な現出の過程とその自覚の過程とは、 以前の ゲ 現 前進的思惟の根拠としての端緒が、事実として「産み出されていた」ということの認識 ル 出 さらに、 は、 このことからして, 過程のみにかぎることは、 前進過程と同一なるものとして相表裏する後退過程が、 との現出過程を追思惟するととろに考えられうべき自覚の過程(d)を、 思惟の進展の過程と方向を逆にしていながら、これと同じく前進であり、 前進としての概念的思惟の進展過程の半円を、 とのような概念的思惟以前に、 前と同じ論理構造を明らかにすることができる。 図式によっても不十分であることは明かである。 ということが明示されている。そこで その後退的思惟が復帰してゆく根拠そ ヘーゲル哲学における体系的 その根拠と実存との関係を転 単に、 その他の半円と 直接的な根拠と したがって同時 すなわち進行の したがって、 復帰の思惟 そして を、 倒



七七(七七)

『資本論』体系の図式的解明(中)(梯)

えねばならないであろう。

というよりは、

だけが直接的 後退的な自覚および復帰の円環運動であって、そして、 線で示された後退的円環運動を背景的実体とする演繹的な思惟の自己展開こそが、ヘーゲル哲学の体系性を成立 述が体系的であるのは、 に外化 したものが、 そこに表現される思惟運動が円環的であり体系的であればこそであるからして、 体系的な叙述の過程であると考えるべきであろう。 思惟以前の現出過程が思惟のうちに体系的に表現されたものが さらに、この復帰の半円と相表裏する進展的思惟の半円 しかし、 それにしても、 右の破

せしむるものと考えねばならない

深化とを連結した円環をもって、 程、 の進展がそのまま叙述の進行に直接的に同一であるかぎりでは、 て ó !におちいることにもなるであろう。そこで、この図式そのものの思弁的分析は、 如何なる意味をもつものであるかということが、次に、 の円環運動である、 程度にとどめておいて、さらに、 とのような思弁的分析をば、 このような図式を媒介にした思弁的分析が、 とすることもできるであろう。そして、このことを図式化したものが、 叙述の背景に横わる論理構造としておくことにしよう。 この問題に係りなく続行することは、 これを簡略にして、(a) 前進的な思惟の自己展開と (d) 後退的な自覚の ヘーゲル哲学の体系的諸思想を解明するために、 われわれの問題になってくるわけであるが、このばあ ヘーゲルの哲学体系は、叙述の過程と自覚の過 あたかもシ 思想内容の解明に役だつかぎ ェ マチスムスと呼ばるべき偏 しかも、 図式(Ⅲ)である。 (a)の思惟

自己運動が如何にしてヘーゲル哲学を体系的なものにしているか、という今ここに直面している問題点を見きわ

解してきたのであるが、

われわれのこの理解が

一つの

シェ

マ

チ

スムスに終らない くところの円環的

ためには、

この円環的

な思惟

にな論理構造を、

図式によって

以上わ

ħ

わ

'n は、

1

ゲ ル

の概念的思惟

の運動が必然的に描

固有の対象であるといいうるわけである。このことについてヘーゲルは、 あるかぎりで、概念は、自らの現実的定有を獲得するまで自己の最初の直接的な抽象性を止揚せざるをえないと いう必然性にあったわけである。したがって、この概念的思惟の自己展開の過程こそも、 すでに述べてきたようにヘーゲルは、理念をもって哲学の対象としており、この理念が概念と実在との統一で 「哲学は、 その仕事を始めるばあい、 他の諸科学と同じように、やわり主観的な前提から始めなければな 一歩すすめて次のごとく述べている。 また、ヘーゲル哲学の

立場に立つということは、思惟の自由な行為によって行われる」(E.-\$ 17.)——と。 たいして存在するようになり、これによって、自分自身のために、その対象を自ら産出し、 思惟を思惟の対象としなければならないように見える。 しかし哲学のばあい、 思惟が自分自身に かつ与えるという

らないように見える。すなわち、他の諸科学がそれぞれ特殊な対象を思惟の対象としなければならないように、

識との現実的な対立のなくなったかぎりの統一として、現実的内容から離れた単に主観的に抽象的なものでなく 象とし、自分自身のために自分の対象を自ら産出してゆく」という自己運動をば、学の内容としたものが 学』として展開したということについては、前節において述べておいた。そして、この純粋知識とは、 対象とする」かぎりの哲学を、 きたところの、すなわち自然的意識と対象との対立関係が完全に止揚されたところの、 「具体的な生きた統一」 (G. L.-S. 48.) である。 そして、この主張のもとに、 他の諸科学が必ずそれぞれの対象をもっているのと同しように、 ヘーゲルは、 まず『精神現象学』として展開し、次に、 このような統一を要素的地盤として「思惟が、 純粋知識 この学の結果として出て の領域を 「思惟を思惟 自分自身を対 対象と意 『論理

『資本論』体系の図式的解明(中)

(梯)

になってい び破れ、 接的なものにすぎないのであって、この概念は最後には概念として把握されねばならない。しかし実在としての 学」である。 なければならないものなのである。しかも、 1的に主観的なものと考えらるべきではなく、かえってかかる純粋概念こそが、 概念としての概念にまで自己展開を遂げるためには、実在的概念自体の要素としての本来の統一が一た ここに生じた対立――実在と概念との対立――が再び統一されることがなければならない、ということ この純粋思惟は、 また純粋概念とも呼ばれているが、これもまた、客観的実在から離れた抽象的な、 ただ実在として考えられたかぎりの概念は、その即自的なもの、 真の実在と考えられるもので 直

に拡大さして展開するばあいに成立するということになる。 して、このような円環運動として学的体系をなしていることを、 である。 的理念のもつ本来の論理構造にもとづくものであることについては、その図式的解明のときに明かにしたとおり の概念の発展過程は、 「本質論」「概念論」に区分されているのであるが、このことも周知であろう。ところで、この『論理学』として 諸関係を媒介的に止揚して、本来の要素としての統一に――しかも具体的に規定された豊な内容のあ すなわち同一性が区別ないし対立の関係に転化することであり、しかるのちに、この向自的概念における反省 とのような概念の発展過程は、最初の実在としての即自的な概念が自己反省して向自的になり、 復帰するという弁証法の過程である。そして、この弁証法的発展の順序にしたがって、『論理学』が したがってへ ļ 「概念論」の最後において「有論」の最初の直接性に帰るいみで円環的な運動であり、 ゲルの全哲学体系もまた、 右の自己同一的な思惟としての理念が、 すなわち「理念は、自己を自覚するために、 われわれは知るのであるが、これは、 その円環運 その直接的統 る 「有論 ì 自己自 ゲル

学」とが、 この三つの区分――それぞれ固有の形態をもちながら、これらの諸形態は、他の形態に移行するといら流動的契 自かつ向自的な理念の学としての「論理学」と、ここに見られた本来の姿を喪失した理念の学としての「自然哲 らを自己に対峙させながらも、この他者のうちで自己のもとにあるような働きをする」のであるが、そのとき即 成立する。さらに、この自己喪失から自己のうちへ帰る理念の学としては「精神哲学」が成立して、

機を内在せしめている三つの領域

――をもって、ヘーゲルは全哲学体系となしているのであった。このば

あ

最初の直接的な自己同一性に復帰する、という円環運動をなしているのである。 表における位置づけとしては図表(■)を見よ。 自的になりつつあるもの」(E.-§ 18.) と規定されている点から明らかのように、 自然のうちでは自己疎外の状態にあるのを、 ――かくてヘーゲル自身も次のごとく述べている。 精神のうちでは、 向自的に存在しながらも、 再び「論理学」の対象としての -以上の体系的な諸区分の図 即自かつ向

て哲学は、そとで再びその端緒に到達し、自己のうちに帰るのである。かく哲学は、自己のうちへ帰る円環で う立場に立つということは、思惟の自由な行為によって行われるのである。 自身にたいして存在するようになり、これによって、自己自身のためにその対象を自ら産出し且つ与えるとい ければならないように見える。すなわち、 「哲学もまた、その仕事を始めるにあたって、他の諸科学と同じように、やはり主観的な前提から始めな 他の諸科学のような端緒をもたない。 哲学の内部において、成果、 思惟を思惟の対象としなければならないように見える。 他の諸科学が特殊な対象を思惟の対象としなければならない したがって哲学の端緒は、哲学しようと決心するばあい しかも哲学の最後の成果とならなければならない。 のみならず、 しかし哲学のばあい、 直接的であるように 思惟が自分 の主観に ,のと同

『資本論』体系の図式的解明

(中)

関係をもつにすぎず、哲学そのものには関係ないのである。」――

はずの純粋思惟にすぎなかったからである。 ろの理念の円環運動が、はたして真に歴史的現実の論理になりうるであろうかという疑問を、われわれはことに 把握されうる」という大切な思想が含まれているのであるにしても、経験科学の「現実的出発点」を斥けるとと めの要素は、感性的対象と自然的意識との対立をヘーゲル的に止揚したことによって、この外的対立を超越した 提起することができる。理念は実在と概念との統一であるといっても、 ということは、ただ、哲学せんと決心したものによってのみ、そして、哲学していることそのことによってのみ 係をもつにすぎず、哲学そのものには関係がない」とヘーゲルは主張する。との主張には、「哲学が何であるか を行う、というのである。したがってまた「哲学の端緒ということも、 たないわけである。そして、感覚と表象とから解放されて、 ことに明瞭に述べられているようにヘーゲルは、マルクスが十七世紀の経済学に認めた「現実的出発点」をも 「純粋思惟の自由な行為によって」かかる円環運動 この理念がかかる自己運動をなし<u>うる</u>た 哲学しようと決心するばあいの主観に関

2 失したような気になる。そして抽象化された概念を何らかの手段で飽くまで表象の形で思い浮べようとする。」(E.-§ 3. A.) 意識に転化しうるとする。 いるかしていて、「これらの知り慣れた諸表象を取り去られてしまうと、自分がこれまで安心して立っていた堅固な地盤を喪 とができるのであるが、常識においては、そこにおける何らかの思想は、これらの諸表象に常に囚われているか纒わられて ·は「哲学固有の認識方法があることの証明」(E.-》4.)が必要であり、そして、この必要の自覚において自然的意識は哲学的 ヘーゲルは、 普通の意識、すなわち自然的意識 感情、 直観、欲求、意志、等の諸規定は、それらが、意識されているかぎりで一般に表象と呼ぶこ ―これには常識のほかに科学的意識も含まれる――にたいして、

的に固定されているばあいにしても、 法則として抽象的に把むにしても、 現象界の無秩序な無限の素材に向っていったところに成立したものであって、そこにおける普遍的なもの、 このような点は、科学的意識においても多かれ少なかれ共通の事柄である。もともと、 これらの諸法則は常に経験と接触していなければならず、 仮説であり臆見であるかぎりで、常に現実の経験に妥当するか否かの検証を不可欠の 近世の始めに自由になった思惟が、 経験的諸表象から離れて抽象 必然的なものを

ものとしているわけである。

ある。 **~** とは、そのこと自体が誤りであるわけである。 慣れていないために、純粋な思想をしっかりとつかまえて、そのうちで動くことができないからにすぎない」(§ 3. A.) と カテゴリーに、より正確に言えば、 ゲルの概念的認識の方法もまた、 3. A.) をもっているものなのである。ところが、これらの自然的意識と異って、哲学とは、一般的に「表象を、 要するに自然的意識は、 ・ゲルも言っている。すなわち、抽象的思惟に慣れるための努力もせずに、哲学の難解を慨嘆したり、 あたかも、ここに、「人々に哲学は解りにくいと言われる理由がある。 自らの思想を抽象の世界にとどめてあくことには不安であって、常に「知り慣れた表象への渇望」 概念に変えるものでなければならぬ」(§ 3.A.) とヘーゲルは言っている。そして、ヘ 思惟が自己のうちで自分自身の必然性にしたがって動く、ということでしかないわけで というのも、人々が抽象的に思惟することに 批難したりするこ 思想や

は、 ことではありえないのである。 方法はないわけである。 身で直接的に動くものであるかぎりで、 前提に慣れてしまって、 しかしながら、 無前提な思弁の世界に入ること自体が、すでに困難である上に、一切の表象の捨象された純粋 経験的な直接性から帰納的に分析してゆく方法しか現実にもっていない自然的意識にとって 自己自身から、すなわち自己に直接的なものから動き初めるよりほかに、これまた 経験世界に住むわれわれには、この端緒を発見するということは、必ずしも容易な

分だけの世界で自分だけであるわけであるから、

自分自身で動くよりほかに方法はないわけであり、こということは、次のことに係っている。――ヘーゼ

――へーゲルの思弁的思惟は、

自

しかも、

自分が自分自

さらに哲学の、否、

ヘーゲルの思弁哲学の難解ということは、

資本論』体系の図式的解明

(中)

(梯

八四

るが、 われが、「ただ哲学しようとする決心」をするか否かに係っている、というのである。 その運動の端緒を見付けることは、 思想のなかで、 るからである。 思弁的に思惟するということは、かかる端緒を発見することの困難に、まず最初から当面しているわけであ 何処から如何に動いてよいかが全くわからないで、ただ不安のままに動揺し、さまようほかないからである。 この困難の古服のためには、思惟が自己自身に帰りさえすればよいのであり、その意味で、 「それ自身で前提を作ることだあり、したがって無前提の前提を作る」ということに われ

環的体系の図式が果してそのまま『資本論』に適用しうるか否かの吟味に、移ってゆかねばならないのである。 0 そして、本稿においても、随所に、 よって、理解してきたわけである。そとで、右の目標に近づくために、われわれは一歩すすめて、 ということに内在する合目的的活動という見地から、 のもとに、われわれは、 上には問題にしない。ただ、 『資本論』に如何に批判的に継承されているか、という点に焦点がしぼられねばならない。しかも、 しかし、この点からのヘーゲル批判は、学界でそれぞれの立場から既に形がついているところであるからして、 ヘーゲルの概念的思惟に必然的な円環運動を、 われわれの問題としては、今との論述の段階では、ヘーゲルの哲学体系がマルクス しかも批判の角度を明示して論述してあるからして、ここでは、 続いて本節において、ヘーゲル自身の思想に沿うた図式に まず初めに前節において、深く、必然性 ヘーゲルの円 右の指摘以 との目標